A filosofia africana no espa¢o da lingua portuguesa: O contributo da escola

mog¢ambicana

African philosophy in Portuguese language contexts: Contributions of the

Mozambican school

Jessemusse Cacinda? (jessecacinda@gmail.com)

Resumo: Este ensaio examina o lugar da lingua portuguesa na producao da filosofia
africana contemporanea, problematizando se é possivel falar de uma filosofia africana
luséfona. A pesquisa, embasada na Escola Mogambicana de Filosofia é de natureza
tedrica, fundamenta-se na analise critica de textos filoséficos e na comparacdo entre
antologias de referéncia (Wiredu, 2004; Hountondji, 2012). A principal tese sustenta que
0 portugués atua como lingua de comunicacdo da filosofia, mas ndo como lingua de
devir légico. Mostra-se que a formacgdao académica dos filésofos africanos luséfonos,
aliada a hegemonia dos contextos francéfonos e angléfonos, moldou o seu modo de
filosofar. O estudo revela que a filosofia em portugués tem circulagao e reconhecimento
no continente africano, embora permaneca invisibilizada fora dele. Conclui-se que a
especificidade da filosofia africana luséfona reside no didlogo tematico e conceptual
com outras tradicGes, sem autonomia linguistica prépria.

Palavras-chave: Filosofia Africana, estudos lusofonos, lingua portuguesa, escola

moc¢ambicana.

Abstract: This essay examines the role of the Portuguese language in the production
of contemporary African philosophy, questioning whether it is possible to speak of a
Lusophone African philosophy. The research based in Mozambican School of Philosophy,
theoretical in nature, is based on the critical analysis of philosophical texts and on the

comparison between reference anthologies (Wiredu, 2004; Hountondji, 2012). Its main

! Doutorando em Pds-colonialismos e Cidadania Global (Centro de Estudos Sociais da Universidade de
Coimbra). Trabalho de avaliagdo da disciplina “Estudos Pds-Coloniais no Espago da Lingua Portuguesa” do
Programa de Pés-Colonialismos e Cidadania Global da Universidade de Coimbra, dirigida pela Professora
Margarida Calafate Ribeiro.



thesis argues that Portuguese functions as a language of communication in philosophy
but not as a language of logical becoming. It shows that the academic formation of
Lusophone African philosophers, combined with the hegemony of Francophone and
Anglophone contexts, shaped their ways of philosophizing. The study reveals that
philosophy in Portuguese circulates and gains recognition within Africa, though it
remains largely invisible outside it. The conclusion highlights that the specificity of
Lusophone African philosophy lies in its thematic and conceptual dialogue with other
traditions, without linguistic autonomy of its own.

Keywords: African philosophy, Lusophone studies, Portuguese language,

postcolonial thought, philosophical discourse, language and identity.

Introdugado

A lingua portuguesa, cuja expansdao comegou no século XV com as chamadas viagens
de descobrimentos dirigidas pelo navegador lusitano Vasco da Gama, assistiu a
diversificadas mutacdes em distintos momentos histéricos, tendo sido lingua de
cristianizacdo, lingua imperial, lingua de colonizacdo e lingua de unidade de povos.

Quando Mogambique, Angola, Guiné-Bissau, S3o Tomé e Principe e Cabo Verde
alcancaram suas independéncias de Portugal em 1975, optaram pela adopc¢do da lingua
portuguesa como oficial, funcionando também como lingua de unidade entre os povos,
ao mesmo tempo que se configurou como lingua de exclusdo.

Os estados pds-coloniais investiram em programas de alfabetizacdo e massificacao
da lingua portuguesa tornando-a, quase 50 anos depois, numa das linguas de notavel
presenca no continente africano. Esta presenca significa que a mesma passa a ser para
além de lingua administrativa, uma lingua de cultura e ciéncia, pois é usada nas escolas
e universidades.

A filosofia africana contemporanea nasce de um processo de resposta as elaboragdes
sobre Africa protagonizadas por aqueles que Théophile Obenga (2013) chamou de
africanistas eurocentristas, cujas elaboracdes se mostraram dubias, nalgumas vezes
injuriosas e falaciosas sobre o continente.

O debate em torno da filosofia africana desenvolveu-se fundamentalmente em

contextos linguisticos angléfonos e francéfonos, com algumas contribuicdes vindas das



chamadas filosofias africanas islamicas e etiopes, e poucas referéncias a filosofia
praticada nos paises de lingua portuguesa.

Serd que se pode falar da existéncia ou ndo da filosofia africana no espaco da lingua
portuguesa? Este questionamento, que acompanha o presente ensaio, leva-nos a duas
direccoes: por um lado, falar da producao filoséfica neste espaco contribuindo para o
debate iniciado por Graness (2017) e Lopes (2018); e segundo, a analisar a possibilidade
da existéncia de uma especificidade que a lingua portuguesa trouxe a filosofia praticada
neste espaco.

O ensaio divide-se em cinco capitulos, sendo que no primeiro discutem-se as
condicdes que influenciaram o surgimento da filosofia africana e o seu estatuto, no
segundo capitulo discute-se o lugar da lingua no labor filoséfico e no terceiro sdo
discutidas as varias concepcbes da lingua no pensamento africano. Os ultimos dois
capitulos abordam a filosofia africana nos PALOP, concentrando-se basicamente na
discussdo da filosofia politico-ideoldgica e, no ultimo capitulo, se faz uma leitura sobre
a filosofia africana académica e se analisa a sua relagcdao com a lingua portuguesa.

O ensaio é de natureza tedrica, apoiando-se sobretudo em textos filosoficos que sdo
usados para ilustrar o principal argumento do mesmo, segundo o qual, a lingua
portuguesa funciona na academia africana como lingua de comunicacdo da filosofia e

ndao como lingua de devir Idgico.

A Emergéncia e o Estatuto da Filosofia Africana

A Africa continua a ser descrita nas enciclopédias e compéndios contemporaneos
editados na Europa e na América através de palavras que expressam a necessidade de
descobrir o outro. Trata-se de um outro cujo vocabulario ndo encontra uma forma de
inscricdo e auto-retrato que seja validado como universal. Entretanto, como escreve
Mbembe (2014), o continente tornou-se num dos centros gravitacionais do mundo, e os
africanos constituem uma parte fundamental da experiéncia do nosso tempo.

O estudo da Africa tem, por um lado, uma necessidade do continente conhecer-se a
si mesmo e, por outro, dar a conhecer a forma como os africanos vivem o tempo e o
espaco a uma audiéncia ocidental. E neste espaco onde se pode inscrever a existéncia e

o desenvolvimento de uma disciplina académica chamada Filosofia Africana.



Na andlise critica de varios autores (Mbiti, 1969; Eboussi-Boulanga, 1977; Masolo,
1994; Bidima, 1995; Diagne, 2000), um dos contributos importantes para a emergéncia
da filosofia africana contemporanea é o lancamento, em 1945, de La Philosophie Bantu
por Placide Tempels. Neste livro, Tempels tentou demonstrar que no amago da cultura
bantu existe uma légica e uma metafisica do ser que é retomada na ideia de forga vital
Ao demonstrar a existéncia de uma Metafisica na cultura bantu, distinguiu formas
tipicas de pensar ocidental e formas tipicas de pensar primitivas, em que a nocdo de
forga vital dos bantu seria o equivalente a nogado de ser do pensamento ocidental, cujas
raizes sdo reclamadas por autores como Gregas (Tempels, 1945).

Os debates suscitados por este livro continuam a animar muitos dos debates
contemporaneos, sendo a Filosofia Africana contemporanea uma reacc¢ao critica a este
livro (Bono, 2019). Segundo Hountondji (1991), a contribuicdo de Tempels ndo reside
apenas no facto de ter posto em evidéncia a problematica de uma filosofia bantu, mas
também de ter incitado um longo debate sobre o significado e os limites deste raciocinio
filosofico. Para Hountondji (1991), é fundamental uma nogao rigorosa daquilo em que
deve consistir a filosofia em relacdo a outras disciplinas, nomeadamente a forma como
a filosofia deve ser colocada em oposicao ao pensamento mitoldgico.

Mais recentemente, Hountondji (2009) apelou aos académicos africanos para que
realizassem investigacao sobre o continente com vista a evitar as armadilhas anteriores
gue, na sua opinido, pretendiam antes de mais satisfazer as necessidades tedricas e
praticas das sociedades do Norte. Neste sentido, Hountondji apela a uma auto-definicdo
da filosofia orientada para Africa. Esta posicio tem sido defendida por varios
intelectuais, como Odera Oruka, que utilizou abordagens comumente associadas a
filosofia ocidental, reclamando que, contrariamente a afirmacao geral, essas técnicas
ndo sdo exclusivas do Ocidente (Oruka, 1990).

Assim, os debates académicos sobre a existéncia ou ndo da filosofia africana
continuam a ocupar a agenda de fildsofos, tanto africanos como os que tém no
continente africano seu objecto de estudo. Ramose (2002) acha, entretanto, curioso que
o debate pareca intermindvel, apesar de terem sido avancados fortes argumentos para
demonstrar a existéncia efectiva da filosofia africana.

De facto, para autores como Owaka (2006) e Castiano (2019), a forma mais precisa

de sistematizar a filosofia africana foi feita por Odera Oruka, apresentando quatro



tendéncias na filosofia africana, nomeadamente: etnofilosofia, sagacidade filosdfica,
filosofia ideoldgica nacionalista e filosofia profissional. Alguns anos mais tarde, Oruka
acrescentou mais duas tendéncias: a filosofia hermenéutica e a filosofia artistica ou
literdria. Para além das propostas apresentadas por Oruka, sdo varias as tentativas de
dividir a filosofia africana em tendéncias, sendo que a maior parte deste debate teve
lugar entre os paises africanos chamados angléfonos e francéfonos.

Appiah (1992) defende que “a reivindicagdo do direito a filosofia é um dos mais

|II

importantes, fundamentais e dificeis da tradi¢ao ocidental” (p. 88). Assim, tendo os
filésofos africanos sido formados nas escolas ocidentais, o que fazem é reivindicar para
seus espacos africanos um estatuto da tradicdo ocidental, o que justifica o facto do
debate filosdfico africano ter herdado a dicotomia entre a chamada filosofia analitica e

a filosofia continental.

Podemos caracterizar a casa dividida da filosofia académica angléfona ndo sé pelo seu duplo
idioma, mas também por uma dupla auto-imagem. Os filésofos analiticos véem-se do lado da ldgica,
da ciéncia e do método contra a supersticdo; do lado de uma procura modesta e cuidadosa da verdade
contra o bombastico. Para eles, a filosofia é frequentemente um assunto técnico, e a compreensdo
destas tecnicidades é uma condigdo para a competéncia profissional. Os continentais acreditam que
as questGes com que se debatem sdo dificeis e importantes e que a sua tradigdo é continua com o
melhor e mais profundo da tradicdo ocidental de erudi¢do humanista. E provavel que vejam a filosofia
como continua ndo com as ciéncias mas com a literatura e as artes. (Appiah, 1992, p. 89)

Assim, a meta-filosofia ocidental situa-se nesta linha diviséria entre uma filosofia
pretensamente tecnicista reclamada pelas escolas angléfonas e uma filosofia
pretensamente humanistica e erudita, reclamada pelas escolas continentais. Por
continente refere-se a Europa continental, da qual o Reino Unido se afasta cultural e
politicamente.

O debate sobre a filosofia africana acontece essencialmente em Inglés e Francés,
sendo que apesar de uma tentativa de africanizacdo do discurso filoséfico, um pouco a
seguir as pegadas da endogeneizacdo que aconteceu nos Estados Unidos da América e
seguida por autores da América Latina e da Asia, a base do filosofar permaneceu
essencialmente continental, com os filésofos africanos do mundo francéfono a
defenderem os seus argumentos com recurso a uma leitura dos acontecimentos na
histéria e recorrendo a artefactos literarios, artisticos e da histéria do pensamento para

justificar suas posicées (método reclamado pela filosofia continental), e com os fildsofos



do mundo angléfono a seguirem a mesma linha, mas acrescentando-lhe uma analise
detalhada dos conceitos e da utilizagdo da linguagem e seus significados (método
reclamado pela filosofia analitica).

Ngoenha (1993) vem abrir uma nova pagina nos debates sobre a filosofia africana, ao
introduzir um texto que discute epistemologia e meta-filosofia no continente africano
em lingua portuguesa. Porém, isso ndo significou necessariamente, a entrada da lingua
portuguesa para o pantedo das linguas de producdo da filosofia em Africa, pois como
“ndo obstante o numero de idiomas africanos e europeus presentes no espago
continental, os principais textos da filosofia sdo redigidos nas duas principais linguas

implantadas pela colonizagdo, o inglés e o francés” (Ngoenha, 2013, p. 21).

O Lugar da Lingua no Labor Filoséfico

No primeiro capitulo deste ensaio, me referi a existéncia de um vocabuldrio comum
que tende a aparecer nos textos académicos sobre Africa. Esta referéncia demonstra o
papel que a lingua enquanto anunciador de proposi¢cdes ocupa tanto na Filosofia, nas
Ciéncias, nas Artes, assim como na Teologia.

Segundo Pimentel (2015), a formulacdo do conhecimento é feita mediante
enunciados linguisticos, o que impde reconhecer que, de um modo geral, as formas
humanas do saber e da sapiéncia se expressam linguisticamente. Neste sentido, pode-
se, por um lado, falar da lingua enquanto enunciador da filosofia, mas por outro na
lingua enquanto objecto da prdpria reflexao filosdfica.

Pathé Diagne (2010) anunciou que entre o historiador e o linguista que trabalham
com a Africa havia uma area comum, o facto de a lingua estar ligada a histdria.
Entretanto, tal como o autor alerta, apesar de esta visdo ser comum entre os povos
africanos, ndo é necessariamente ai onde reside a originalidade, pois os arabes, e até
mesmo os gregos anteriores a Tucidides, concordavam com o provérbio Fulbe segundo
o qual a narrativa é o lugar onde se encontra o passado.

A histéria, por sua vez, é o motor gerador da filosofia, pois como descreve Ngoenha
(1994) “em cada momento histérico e em cada ambiente cultural, o filésofo é chamado
a fazer emergir a questao do sentido total e dinamico da situacao especifica em que lhe

cabe viver” (p. 5). Assim, o questionamento sobre o sentido da época permite que o



curso da histdria seja conceptualizado, assegurando que o filésofo cumpra a proposta
de Sloterdijk (2011) de actuar como um produtor de conceitos.

Para Diagne (2010) “a linguistica é a ciéncia da linguagem e da fala. A narrativa e a
obra histdérica sdo conteldos e formas de pensamento. A lingua é, em si mesma, o lugar
desse pensamento, o seu suporte” (p. 247), por isso ndo é para menos que Wittgenstein
(1922) centrasse o labor filoséfico na questdo da lingua e da linguagem, considerando
que a filosofia é a clarificacdo logica dos pensamentos por meio de elucidacdes, ou seja,
uma actividade que tem por finalidade a clarificagao de proposicdes.

De acordo com Russel (1920) existem em Wittgenstein varios problemas no que
respeita a lingua. Em primeiro lugar, ha o problema relacionado ao que ocorre de facto
na nossa mente quando usamos a linguagem com a intencdo de significar; este
problema pertence a psicologia. Em segundo lugar, hd o problema de saber qual é a
relacdo que existe entre pensamentos, palavras ou frases, e aquilo a que se referem ou
significam; este problema pertence a epistemologia. Em terceiro lugar, hd o problema
da utilizacdo de frases de modo a transmitir verdade e ndo falsidade; este problema
pertence as ciéncias especiais que tratam do objecto das frases em questdao. Em quarto
lugar, ha a questdo sobre que relagdo deve haver entre um facto e outro, uma frase e
outra, um pensamento e outro — esta ultima é uma questao légica.

A leitura de Russel da filosofia de Wittgenstein demonstra quao a linguagem perpassa
os varios dominios do labor filoséfico, podendo ocupar-se dos problemas da mente, do
conhecimento e da logica. A filosofia é também duplamente uma construcado e leitura
da histéria, podendo os dois sentidos ser propiciados pela linguagem. A histdria dos
homens e de suas civilizacdes pode ser lida segundo Diagne (2010) por meio da
linguagem que propicia a expressdao de factos de pensamento e dos elementos
conceptuais utilizados numa lingua, tanto por meio de textos orais como por meio de
escritos.

Para Wittgenstein (1922) a funcdo essencial da linguagem é afirmar ou negar factos,
e isto opera-se no sentido em que a sintaxe de uma lingua e o significado de uma frase
sdo determinados quando se conhece o sentido das palavras utilizadas. Para que uma
determinada frase afirme um determinado facto, tem de haver, seja qual for a

linguagem construida, algo em comum entre a estrutura da frase e a estrutura do facto.



Assim, com a pretensdo de ser uma forma rigorosa de elaborar proposi¢cdes que se
constituam em fundamentos gerais dos fendmenos que se propde questionar, a filosofia
é ao mesmo tempo uma reflexdo sobre a linguagem, enquanto que a linguagem é a
expressao da filosofia.

A filosofia também se enuncia por meio do discurso, que segundo Heidegger (2005)
constitui o corpus do acto de comunicar, cuja tendéncia ontolégica é fazer o ouvinte
participar do ser que se abriu para o referencial discursado no discurso.

Assim, a filosofia problematiza uma série de questdes ligadas a lingua, como a
guestdo da traduzibilidade dos conceitos, as politicas da lingua, a légica e a ontologia

dos conceitos.

A Filosofia Africana e a Questdo da Lingua

Na filosofia africana contemporanea a questao da lingua aparece em dois momentos,
por um lado, através de fildsofos que elaboram suas construgdes conceptuais a partir
do sentido e significados que sdo conferidos as palavras enunciadas nas suas préprias
linguas, ou entdo como fonte de conhecimento (Alex Kagame, Olubi Sodipo, Kwasi
Wiredu, Wole Soyinka), e por outro lado como reivindicacdo da necessidade de
utilizacdo das linguas africanas para filosofar (Odera Oruka, Ngugi Wa Thiong’o, Alena
Rettova, Key Kresse).

Conforme dito acima, os intelectuais africanos trabalham basicamente em linguas
europeias, sendo que Ngoenha (2013) justifica que “ha que considerar que no estado
actual da difusao das linguas africanas é a Unica alternativa para um didlogo inter-
africano e inter-continental” (p. 21), e é por isso que o autor defende a necessidade de
atenuar a critica sobre o uso destas linguas, argumentando a nao existéncia de uma
lingua franca que seja consensual no continente.

Por sua vez, Macedo (2017) defende que a lingua permanece a herdada de um poder
colonial, com uso confinado as oligarquias letradas concentradas nos centros urbanos,
uma heranca que pode contribuir para gerar mais equivocos, impedindo-a de actuar
como um veiculo de autoconhecimento, mas sim como um continuo instrumento de
marginalizagao.

Culturalmente, os escritores africanos e asiaticos que escrevem em linguas europeias tém

porventura mais em comum com 0s seus pares europeus e americanos do que com as comunidades



africanas ou asidticas que coexistem dentro das fronteiras de herancga colonial dos seus respectivos

paises com linguas e parametros culturais diferentes. (Macedo, 2017, p. 41)

Entretanto, Ngoenha (2013) reconhece que a predominancia de linguas europeias,
sobretudo o Inglés e o Francés no debate filosdfico africano, tem determinado, de uma
certa maneira, a natureza dos problemas filoséficos predominantes, pois as linguas
induzem os seus préprios implicitos culturais. O autor faz ainda notar que o que
aproxima os autores de textos filoséficos africanos sao os temas tratados, ndo obstante
um distanciamento nas linguas e nas respectivas tradicdes metodoldgicas, e por isso
desconhecem-se, apesar de tratarem de assuntos que os deviam conectar.

As linguas europeias sdo referenciadas como aquelas que facilitam a comunicacao
entre diferentes povos que, confinados entre as fronteiras herdadas pela arbitrariedade
colonial, tém o desafio de formar consciéncias nacionais forjadas nas lutas pelas
independéncias africanas das décadas de 50 e 60 do século XX. Entretanto, ignora-se o
facto de as linguas africanas assegurarem a comunicagao além-fronteiras coloniais. Por
outro lado, a formacdo de consciéncias nacionais pds-coloniais parece estar a ser
defendida como um fim em si, pelo qual tudo deve sacrificar-se, inclusive o apagamento
histérico de varios povos.

Ngugi Wa Thiong’o (1986), cujo trabalho como escritor e educador tem sido o de
guestionar o modelo de educacgdo colonial britanica a que foi submetido, teorizou sobre
a necessidade do uso das linguas africanas tanto na producao literaria como nas escolas.
Ele defendeu que a linguagem da literatura ndo podia ser discutida de forma significativa
fora do contexto das forgas sociais que a conceberam. Alids, ele mesmo protagonizou
uma viragem na sua carreira ha mais de trinta anos, ao decidir que escreveria o seu
trabalho ficcional em Kikuyu, servindo ele mesmo a func¢do de tradutor para o Inglés e
do Inglés para esta lingua queniana.

O trabalho de Ngugi situa-se no reconhecimento da funcao do filésofo como tradutor,
que mais tarde viria a ser teorizada por Soulemane Bachir Diagne (2022), que defendeu
a traducdo hospitaleira como contraponto a traducdo de dominacdo. “O trabalho de
traducdo é uma resposta as consequéncias da dominacdo linguistica. A sua ética de
reciprocidade é também uma dimensao da luta politica contra a desigualdade” (Diagne,
2022, p. 162). O filésofo como tradutor desafia as categorias do pensamento como

categorias da lingua para operar uma tradugao descolonial. “A traducdo contribui para



arealizacdo da humanidade, e melhor ainda: identifica-se com ela. Precisamente porque
a sua funcdo é opor-se ao ‘apartheid’ para abrir a tribo ao conhecimento mutuo”
(Diagne, 2022, p. 166).

Ao assegurar que 0s seus escritos estejam simultaneamente em Kikuyu e em Inglés,
Thiong’o assegura que os seus textos sejam compreendidos dentro do contexto que os
gerou, conforme ele mesmo teorizou, como também nado se fecha, como muitas vezes
é acusado pelos seus criticos.

Um outro exemplo que se pode mencionar como tendo dado um passo importante é
S.D. Irira (1995) que editou Kamusi Awali ya Sayansi na Tekinolojia (Um Dicionario
Original de Ciéncia e Tecnologia) que se traduz como um esforco de tornar inteligivel
conceitos de ciéncia e tecnologia aos falantes da lingua Kiswahili. Este dicionario
contribuiu para o desenvolvimento do Swahili como uma lingua de conhecimento, pois
0s seus autores serviram-se do mesmo para introduzir conceitos que antes nao haviam
sido usados nesta lingua.

Entretanto, a redacc¢do de livros nas linguas africanas ainda continua pobre, sendo
gue boa parte dos trabalhos académicos que estudam filosofias culturais africanas
baseia-se nos chamados discursos orais, cujos autores ndao os elaboraram com a
pretensdo de serem filoséficos. Mesmo assim, ndo se pode ignorar o papel destas
linguas, pois, em muitos casos, boa parte do conhecimento sobre Africa que chega aos
livros é produzido partindo de conversacdes em linguas africanas mediadas por um
intérprete que liga o pesquisador e a sua fonte.

Por outro lado, temos os fildsofos que usam as linguas africanas como fonte de
elaboracdo conceptual, buscando elaborar suas teses sobre determinados assuntos
partindo da complexidade dos significados que determinadas palavras nos sugerem. Por
exemplo Ramose (1999), com a ideia da filosofia ubuntu que se elabora através dos
sentidos e significados que a palavra muntu ou pessoa pode gerar. Os promotores desta
filosofia partem do significado de uma série de palavras para teorizar todo um sistema
de valores que devem ser mobilizados para construir um mundo melhor.

Importa também notar o trabalho de Sodipo (2004), que compara conceitos em
Inglés e Yoruba para estabelecer duas formas de filosofar diferentes que podem surgir
de acordo com a lingua que usamos ao filosofar; assim como o trabalho de Mbiti (1969),

gue se serviu das expressdes em Swahili sasa (agora) e zamani (passado) para teorizar



uma cosmologia africana de definicdao do tempo como uma relagdo entre o passado e o
agora, que é diferente do passado e o presente que ele diz ser da cosmologia ocidental.

Para além das tendéncias que apresentei, das linguas africanas serem abordadas ou
como fonte de uma visdao do mundo ou entdo como reivindicagdo da necessidade de
serem usadas para promover didlogos inclusivos e ndo excludentes, a literatura
filoséfica demonstra-nos a existéncia de uma variedade de conhecimento elaborado em
linguas africanas.

A filosofia etiope representada pela Ge’es, que é a lingua classica da Etidpia, ocupa
uma posicao de destaque na histéria do pensamento africano. Os textos desta filosofia
foram preservados ndo apenas pela transmissdo oral de geracdo em geragdao, mas
também através de um pensamento escrito designado por manuscritos Ge’es.

A filosofia etiope desenvolveu-se na época medieval por conta das condi¢Oes
particulares de evolugao da cultura etiope. Ela surgiu da confluéncia da filosofia grega e
patristica com os modos tradicionais de pensamento etiope. Por causa do isolamento
precoce de suas fontes de espiritualidade abradmica — Bizancio e Alexandria —, a Etidpia
recebeu parte de sua heranca filosofica por meio de versdes darabes. A literatura
sapiencial desenvolvida nessas circunstancias é o resultado de um duplo esforco de
assimilacdo criativa: de um lado, de uma sintonia da Ortodoxia com os modos
tradicionais de pensamento, e, por outro lado, da absor¢ao do grego pagdo e do
pensamento patristico inicial numa sintese etiope-crista (Summer, 1986).

Pode-se fazer aqui também uma mencdo ao trabalho que Rettova (2004), que
estudou a filosofia existencialista tanzaniana a partir de romances, poemas e letras de
musicas feitas em linguas africanas. Entre os objectos daquilo que ele chama de filosofia
afréfona podem-se destacar romances escritos em Kiswahili, como Ziraili na Zirani, da
autoria de William Mkufya's.

Apesar destes esforcos de advogar pelo uso de linguas africanas e utiliza-las como
fontes de conhecimento filosofico, permanece uma auséncia de ensaios filosoficos
nestas linguas, e predomina o uso de linguas europeias. Isto pode justificar-se pelo facto
dos textos filosoficos serem maioritariamente lidos pelo publico escolar e universitario.

Wiredu (2004) editou A Companion to African Philosophy, que conta com a
contribuicdo de varios autores canonizados no campo da Filosofia Africana. Na

introducdo, o editor reivindica que o livro pretende ser uma antologia completa de



ensaios sobre a histéria da filosofia africana, antiga, medieval, moderna e
contemporanea, e sobre todos os principais ramos da disciplina, incluindo a légica, a
epistemologia, a metafisica, a estética, a ética e a politica. Na divisdo dos capitulos
encontramos referéncias a filosofia africana angléfona, francéfona, drabe e etiope, mas
nenhuma referéncia a filosofia produzida nos paises de lingua portuguesa.

Hountondji (2012) organizou uma colectanea sobre a producdo do saber na Africa
Contemporanea que resulta de uma conferéncia por si organizada em Cotonou, Benim.
Tanto a conferéncia como o livro tém o propdsito de discutir a convivéncia entre os
saberes ditos tradicionais e o conhecimento considerado moderno num contexto em
que intelectuais africanos partilham seus textos para um publico africano, contrariando
a légica dominante em que, como constata o autor, todo conhecimento do Sul é
produzido para ser apreciado e validado por uma audiéncia do Norte.

O livro organizado por Hountondji (2012) resulta de uma conferéncia havida em
Africa, sendo que um grosso nimero dos seus autores s3o fildsofos filiados a instituicdes
de producdo de conhecimento baseadas no continente africano. Neste trabalho duas
guestdes saltam a vista, sendo a primeira o de contar com dois autores mogcambicanos,
Paulus Gerdes e José Castiano, sendo dos poucos casos de antologias filosdficas
africanas com participacdo de autores de paises africanos de lingua portuguesa; e a
segunda é que, contrariamente ao trabalho de Wiredu (2004), ndo se faz mencdo a
nenhuma ideia de filosofia africana que acrescente os cognomes de anglofonia,
francofonia ou lusofonia.

Desta leitura, duas ilagdes se podem tirar: 1) os filésofos africanos que trabalham
dentro do continente tendem a comunicar entre si sem se fecharem nas eurofonias que
os aprisionam; e 2) a filosofia africana produzida em lingua portuguesa tem
reconhecimento dentro do continente africano e ndo fora dele, onde as contribuicdes
literdrias e filoséficas vindas da Africa sdo confinadas as linguas coloniais nas quais sio

produzidas.

A Filosofia nos Paises Africanos de Lingua Portuguesa

A filosofia contemporanea nos paises africanos de lingua portuguesa comecgou por

ser essencialmente politico-ideoldgica, com os lideres nacionalistas a teorizarem as suas



lutas. A filosofia politico-ideoldgica é uma das tendéncias da filosofia africana, segundo
Oruka (1990). E neste sentido que sempre que se fala de filosofia em qualquer regido de
Africa s3o referenciadas as ideias dos principais lideres da luta anti-colonial. E assim que
se tornam pertinentes leituras de autores como Steve Biko (Africa do Sul), Julius Nyrere
(Tanzania), Kwame Nkrumah (Ghana), Mario Pinto de Andrade (Angola), Eduardo
Mondlane (Mogambique), Amilcar Cabral (Cabo Verde), Leopold Senghor (Senegal),
entre outros. Os textos destes autores sdao essencialmente filoséfico-politicos, pois sdo
textos com a pretensdo de demarcar uma justificagao légico-racional das suas lutas.

Segundo Graness (2017), o revolucionario, tedrico e lider da luta por libertacdo
anticolonial de Cabo Verde e Guiné-Bissau, Amilcar Lopes Cabral (1924-1973), é uma das
mais famosas personalidades da Africa lus6fona, com sua vida e trabalho a figurarem
entre os mais documentados e investigados, com um crescente numero de publica¢des,
incluindo muitas biografias. Embora Cabral tenha sido primeiramente um lider politico,
Graness (2017) acrescenta que a sua teoria, elaborada em inimeros artigos, ensaios e
discursos, é de imensa importancia para os dias de hoje, posicionando-se como uma das
maiores contribuicdes para a filosofia politica e teoria critica africana.

Entre os textos de Cabral (1969; 1972), dois exercem tamanha influéncia nos estudos
filoséficos, Arma da Teoria e A Cultura Nacional, sendo que no primeiro texto se propde
a fundamentar os objectivos da luta de libertagdo nacional da Guiné-Bissau e Cabo
Verde, e no segundo texto, apresentado na Universidade de Syracuse nos Estados
Unidos da América (em homenagem a Eduardo Mondlane, antigo professor da mesma
universidade e lider da FRELIMO assassinado em Dar-es-Salam na Tanzania em 1969), se
propde a fundamentar o valor da cultura como ideologia de resisténcia a dominacao
estrangeira.

Para Amilcar Cabral qualquer revolucao deve ser fundamentada na consciéncia das
condicOes objectivas e subjectivas em que se opera tal revolucdo, e nas formas mais
adequadas para a efectivacdo. Efectuou uma leitura do rumo dos acontecimentos que
o mundo tomava para concluir que o socialismo tornava-se uma via a ter em conta para
ndo retomar a dominacdo colonista (Cabral, 1969).

Formado em Agronomia, em Lisboa, e envolvido num movimento de jovens africanos
gue se organizavam para pensar a situacdo dos povos africanos que viviam sob a

dominacdo colonial, Amilcar Cabral tornou-se no tedrico anti-colonialista dos paises



africanos de lingua portuguesa mais conhecido e divulgado fora do continente africano.
Entretanto, uma leitura das suas ideias remete-nos a situar as suas posi¢des no debate
gue havia na época com os fildsofos dos movimentos pan-africanismo e negritude, bem
como um alinhamento com as tendéncias ideoldgicas socialistas de Nkrumah e Nyerere.
Nesse sentido, apesar de escrever e advogar que a educacdo em Cabo Verde devia ser
feita em Lingua Portuguesa, as suas ideias vieram de leitura de espagos para além da
lingua portuguesa.

Quem se fez praticamente fora do espago da lingua portuguesa foi Eduardo
Mondlane, cujo livro Lutar por Mo¢cambique, publicado pouco depois da sua morte,
demonstra o seu pensamento em relagdo as condig¢des sociais, culturais e econdmicas
gue Mocambique vivia aquando da luta pela independéncia, assim como traca uma
visdo do futuro que deveria seguir-se com o alcance da independéncia. Mondlane
frequentou a Universidade de Witwatersrand, na Africa do Sul, tendo interrompido o
curso ao meio devido a perseguicdes do sistema racista. Frequentou também a
Universidade de Lisboa, em Portugal, onde passou pela mesma situacdo. SO depois é
gue iria aos Estados Unidos da América, onde se gradua em 1953, no Oberlim College, e
faz o mestrado (1956) e o Doutoramento (1960) em Northwestern University, sob
orientacdo do renomado antropdlogo Melville Jean Herskovits. Mondlane é um dos
fundadores do campo designado “Estudos Africanos” nos Estados Unidos da América,
sendo o primeiro académico negro africano a trabalhar nesta area, que estava a nascer
naquele pais (Samsone, 2013). Apesar de ter sido treinado em Sociologia e ter
pesquisado e ensinado nesta disciplina, os seus livros Lutar por Mocambique e
Chitlango, Filho de Chefe, podem ser lidos como um ensaio filosofico politico-ideoldgico.
Alids, Samuel (2003) dedicou sua tese de doutoramento a estudar o seu pensamento
politico e liberal, enquanto Ngoenha (2022) estudou o seu pensamento para actualiza-
lo no contexto dos debates em volta do processo de descentralizacdo em Mogambique,
tendo afirmado que estudar Mondlane é mobilizar pensamentos e ideias de um passado
ndo-ultrapassado e, por isso mesmo, susceptiveis de serem convocados para um debate
de futuro.

A obra de Mondlane (1969) tem duas partes, sendo a primeira a que considero
socioldgica, onde se faz uma descricao da situacao de Mogambique sob o dominio da

colonizacdo portuguesa, explorando questdes ligadas a relacdo entre tradicdo e



colonizacgdo, a estrutura social, a educacdo e submissdo e a economia de exploracdo. A
segunda parte, que considero filoséfica, é onde o autor langa o seu olhar para o futuro
de um pais que se forjava na luta por si dirigida.

Segundo Mondlane (1969),

Uma das principais lices a tirar de quase quatro anos de guerra em Mog¢ambique é que a
libertagdo ndo consiste simplesmente em expulsar a autoridade portuguesa, mas também em
construir um pais novo; e que esta construgdo deve ser compreendida enquanto o estado colonial esta
a ser destruido. (p. 201)

Mondlane (1969) considerava que é a colonizacdo portuguesa que forca os povos
nativos de Mogambique a constru¢do de uma consciéncia que forja o nacionalismo.
Observou que a autoridade colonial havia apagado as formas de manifestacao cultural
dos nativos — arte, lingua e costumes, e gracas a luta por si dirigida estas manifestacées
comegavam a ser reactivadas. Entretanto, reconhecendo que Moc¢ambique seria um
estado novo, ndo corresponderia nem ao que era em tempo de dominio da autoridade
colonial portuguesa, nem — muito menos — ao tempo de dominio das autoridades
imperiais pré-coloniais africanas. Nesta perspectiva, um novo estado devia ser fundado
em todas as suas dimensdes.

Para além destes, vdrios autores podem ser mencionados para pensar a filosofia
politico-ideoldgica nos paises africanos de lingua portuguesa, boa parte deles
nacionalistas que integraram os movimentos de libertacdo nacional como a FRELIMO
(Mocambique), o PAIGC (Cabo Verde e Guiné-Bissau), e o MPLA (Angola).
Recentemente, em Mogambique, comegaram a surgir livros abordando o pensamento
dos chamados “reacciondrios”, que sdao basicamente individuos nacionalistas cujas
ideias mostraram-se diferentes das ideias que eram defendidos pelos lideres da
FRELIMO. Entre os quais os livros de Nkomo (2012) e Timéteo (2018), que constroem
um perfil biografico de Uria Simango, primeiro vice-presidente da FRELIMO, que foi
expulso do partido apdés a morte de Eduardo Mondlane. Nestes livros, os autores
refutam a narrativa oficial da FRELIMO, de que Simango era um reaccionario,
republicando seus artigos, intervengdes, entrevistas e palestras para mostrar o seu
pensamento politico para Mocambique. Através da obra dos dois autores, pode-se
concluir que Simango foi morto por defender um pais que devia reconhecer a sua

pluralidade étnica e que devia construir um modelo de democracia que considerasse



esta diversidade, uma perspectiva de pensamento que navegava em sentido oposto ao
defendido pela FRELIMO, principalmente apds a sua ligagdo a Unido Soviética, de um
pais de uma unidade nacional em que se olhava para as linguas e praticas culturais locais
como retrégradas e supersticiosas.

A filosofia politico-ideoldgica mocambicana é expressa em vdrias linguas, sendo que
se nota, pelos textos escritos a época, que Mondlane e Simango escreviam
fundamentalmente em Inglés. Muitos intelectuais que fugiram as perseguicdes da
FRELIMO seguiram para os paises vizinhos, todos eles falantes de Inglés, sendo que
alguns destes tém estado a ser recuperados para o debate politico do pais, sendo

notavel uma presenca expressiva da lingua inglesa nas suas cartas e textos da época.

Filosofia Académica nos PALOP

Segundo Rossa e Ribeiro (2017), o espaco de influéncia portuguesa é culturalmente
estruturado pela lingua, sendo territorialmente vasto em resultado de processos
coloniais, mas extravasa as fronteiras do que integrou o Império. Os autores dizem que
trata-se de um espaco que foi activado por Portugal, mas hd muito que o seu
desenvolvimento e dinamizacao sdo essencialmente produzidos em outras bases

territoriais, étnicas e linguisticas.

A influéncia portuguesa é, assim, um espago que extravasou na geografia e no tempo os limites
formais das sucessivas configuracGes geopoliticas do antigo Império, produzindo transculturalidades
intensas e difusas, celebradas e ocultas, ostensivas e sensiveis, que o pds-colonialismo vai
fragmentadamente absorvendo. (Rossa e Ribeiro, 2017, p. 21)

Com base nisso, denota-se que falar de uma filosofia nos paises de lingua portuguesa
como um todo significa encontrar alguma particularidade reflexiva que possa resultar
do uso da lingua portuguesa.

Segundo Lino Kavala (2023), a histéria da filosofia é marcada por esforcos de
adjectivacdo que tém por finalidade a expressao de uma caracteristica especifica de uma
filosofia praticada num determinado contexto ou lingua, por isso é que é comum a
existéncia de epitetos como filosofia grega, filosofia paga, filosofia cristd e por ai em
diante. O autor sublinha que embora estas adjectivacdes sejam de cardcter escolar ou

tematico, ndo negam necessariamente a pretensao universalista da filosofia.



Neste sentido, ao nos referirmos a uma filosofia em lingua portuguesa procuramos
esta especificidade, que pode ser afinada ainda mais quando inserida a especificidade
de filosofia africana em lingua portuguesa. Pimentel (2015) defende a existéncia de uma
particularidade da especulagdo filoséfica em lingua portuguesa cujo logos criador se
enuncia na triade linguistica dos verbos ser, estar e ficar como uma singularidade da
propria lingua, com reverberagdes para o pensamento filoséfico, que a distinguem de
outras linguas, nomeadamente do Latim e do Grego, onde tal triade ndo existe, mas
também do francés, do inglés e do alemao, que desconhecem sobretudo o estar,
fazendo uso do verbo ser para expressar realidades que o portugués traduz pelo estar.

Muita pesquisa teria de ser feita para comprovar se esta especificidade da lingua
portuguesa se desdobra na filosofia académica africana, que, entretanto, deve registar
o lancamento em 1993 do livro Filosofia Africana — Das Independéncias as Liberdades
da autoria de Severino Ngoenha como um dos seus marcos iniciais. Nao que tenha sido
o primeiro livro, mas por ter sido um livro que estimulou o debate filoséfico em
Mogambique e mais tarde com repercussdes em paises como Angola.

Autores como Buanaissa e Paredes (2018), Castiano (2010) e Lopes (2018) apontam
Severino Ngoenha como um dos mais notaveis representantes da filosofia africana no
espaco da lingua portuguesa. Com o lancamento do livro de Tempels surgiu a critica de
Hountodji e depois, Eboussi-Bolaga e Ngoenha formam aquilo que Castiano (2010)
chamou de critica da critica na histéria da filosofia africana.

O proprio Severino Ngoenha foi também fundamental na introducdo da disciplina de
filosofia no ensino secundario geral em Mogambique, e no ensino superior, sendo que
o seu trabalho é frequentemente referenciado em debates na imprensa, no parlamento
e nos espacos culturais do pais.

Ngoenha (1993) concebe a filosofia como uma intervencdo racional para definir o
curso da histéria. Ele tem uma concepcao de uma filosofia interventiva, tendo
Mocambique como seu espaco de enunciacdo, pois o universal é pensado a partir de um
lugar especifico.

Ngoenha jamais descurou o didlogo com a tradicdo da filosofia ocidental, nem
tampouco deixou de tratar da afirmacdo positiva da filosofia africana a partir de

Mogcambique, sendo que a sua obra pode ser considerada como uma indagacao



filosofica sobre a liberdade a partir das contradicGes proprias da historia
contemporanea de Mogambique (Buanaissa e Paredes, 2018).

Para Ngoenha (2004), o sofrimento causado pelo colonialismo europeu do século XIX,
que determinou a divisao arbitraria de espacos, constitui o ponto comum de fundagao
de Mogambique, considerando o pais como resultado de uma das maiores violéncias
que se pode narrar na histdria de vida de um homem. Ora, se existe um substracto
filoséfico que estd na origem de Mocambique é a busca pela liberdade, reivindicando
ser esse o valor de fundo do seu engajamento intelectual. Esta construgao feita em
didlogo com Mudimbe (1998), que fala da Africa como um projecto inventado pelo
colonialismo europeu no ambito da sua luta pela ocupac¢do espacial e exploragao
territorial capitalista, demonstra que Ngoenha (1993; 2004; 2013; e 2022) esta em
debate filoséfico com os seus colegas tanto do Ocidente como da Africa, o que se nota
profundamente tanto pelo método de filosofar como pelas referéncias, uma presente
influéncia da filosofia francéfona.

Castiano (2010), deixando profundas marcas de influéncia da sua formagdo alema
gue tem uma tradicdo de debate em torno da ética do discurso, analisa a filosofia
africana através daquilo que chamou de referenciais de “objectivacdo”, para propor o
caminho da intersubjectivacdo como a via epistemoldgica pela qual a filosofia africana
devia seguir. Esta intersubjectivacao seria na senda da filosofia da sagacidade de Oruka
(1991) em que o pensamento devia ser construido como resultado de um debate entre
os fildsofos académicos e os cidadaos cuja capacidade intelectual é reconhecida nas
sociedades.

A filosofia nos paises africanos de lingua portuguesa evoluiu em temas, autores,
publicacdes e engajamento intelectual, porém, apesar da lingua portuguesa ser a lingua
de comunicacdo da filosofia, hd poucas evidéncias de que a mesma tenha influéncia
sobre os temas e as teses dos autores. Nota-se uma profunda influéncia angléfona,
francofona e alemd, como também um recurso as linguas nacionais como base para a
construcdo do devir légico dos referidos autores.

Assim, a referéncia a lingua portuguesa na filosofia africana praticada nos PALOP
resultaria de um processo de inser¢cdo das dinamicas do poder em funcdo do que
Macedo (2017) observou: “os conceitos ‘lingua, comunidade e conhecimento’ estdo

inevitavelmente vinculados a outro conceito, que designa a realidade politica,



econdmica e social de que em larga medida dependem: o poder” (p. 41). Contudo, tendo
em conta que o portugués é a lingua oficial destes paises, e é oficialmente considerado
o veiculo de unidade em espacos marcados pela diversidade, ele ndo fornece uma
ferramenta no acto do filosofar, mas no acto de comunicar a filosofia em si, pois
ocuparia aquele espaco que a lingua francesa ocupa em Derrida (1996), o de ser a lingua
em que o filésofo mogambicano estaria condenado a falar, enquanto a puder, apesar de

gue essa lingua nunca seria a sua.

Conclusdo

Se Kwazi Wiredu estivesse vivo e tivesse de langcar uma nova edi¢do do seu
Companion to African Philosophy, este ensaio poderia se candidatar a ser integrado
como um capitulo sobre filosofia africana luséfona, pois deu seguimento a constatacao
de Graness (2017) sobre a existéncia de uma filosofia africana em lingua portuguesa.
Esta filosofia caracteriza-se pelo uso da lingua portuguesa como lingua de comunicacao,
e ao didlogo conceptual e tematico com a filosofia africana feita nas outras linguas.

Entretanto, a minha problematizacdo sobre o assunto levou-me a concluir que a
lingua portuguesa funciona na academia africana como lingua de comunicacdo da
filosofia e ndo como lingua de devir Idgico. Este argumento deve-se, como mostrei antes,
ao facto dos fildsofos de paises africanos de lingua portuguesa terem sido formados em
contextos diferentes — o que lhes valeu a heranca das formas de filosofar das respectivas
escolas de formacdo —, mas também pelo facto de a filosofia africana contemporéanea
ter sido iniciada em contextos da Africa francéfona e angléfona, o que obrigou os
filésofos em lingua portuguesa a terem de dialogar com os seus colegas que ja vinham
debatendo sobre o assunto.

Através da comparacdo entre duas antologias, nomeadamente a de Wiredu (2004) e
de Hountondji (2012), conseguimos chegar a duas ilagdes: 1) os filésofos africanos que
trabalham dentro do continente tendem a comunicar-se entre si e conseguem transpor
a barreira das fronteiras das comunidades linguisticas europeias; e 2) a filosofia africana
produzida em lingua portuguesa tem reconhecimento dentro do continente africano e
ndo fora dele, onde as contribuicdes literdrias e filoséficas vindas da Africa sdo

confinadas as linguas coloniais dominantes, nomeadamente, o inglés e o francés. Assim,



a invisibilizacdo da filosofia em lingua portuguesa deve-se ao estatuto da prépria lingua

no contexto das dinamicas pds-coloniais do poder.

Referéncias

Appiah, K. A. (1992). In my father’s house — Africa in the philosophy of culture. Oxford University Press.

Bidima, J. G. (1995). La philosophie négro-Africaine. PUF.

Bono, E. (2019). De volta & tradicdo: Temas actuais da filosofia contempordnea e a questdo
epistemoldgica. In E. Bono, J. P. Castiano, & L. Procesi (Eds.), Filosofia africana: Da traicdo a tradicdo
(pp. 8-35). Editora UNISAF.

Buanaissa, E., & Paredes, M. (2018). Severino Ngoenha: Politica e liberdade no Mogambique
contemporaneo. Revista Opinido Filosdfica, 9(1), 5-26.

Cabral, A. (1969 [1980]). A arma da teoria. In C. Comitini (Eds.), Amilcar Cabral: A arma da teoria (s.p.).
Editoria Codecri.

Cabral, A. (1972 [1980]). A cultura nacional. In C. Comitini, C. (Eds.), Amilcar Cabral: A arma da teoria (s.p.).
Editoria Codecri.

Castiano, J. P. (2019). A recepcao da filosofia africana contempordanea em Mogambique: Entre libertarios
e culturalistas. In E. Bono, J. P. Castiano, & L. Procesi (Eds.), Filosofia africana: Da trai¢do & tradicdo
(pp. 78-109). Editora UNISAF.

Castiano, J. P. (2010). Referenciais da filosofia africana — Em busca da Intersubjectivagdo. Ndjira.

Chitlango, K., & De Clerce, A. D. (1990). Chitlango, filho de chefe. [Trad. Maria de Lurdes Torcato e Ana
Maria Branquinho]. Cadernos Tempo, s.p. [Chitlango é pseuddnimo de Eduardo Mondlane, e o texto
original é de 1946].

Derrida, J. (1996). Le monolinguisme de I'autre ou la prothése d'origine. Editions Galilée.

Diagne, P. (2010). Histdria e linguistica. In J. Ki-Zerbo (Eds.), Histéria geral da Africa I: Metodologia e pré-
histéria da Africa (pp. 247-282). UNESCO.

Diagne, S. B. (2000). Revisiter la philosophie Bantoue — L'idée d'une grammaire philosophique. Présence
Africaine.

Diagne, S. B. (2022). De langue a langue — L’ hospitalité de la traduction. Albin Michel.

Eboussi Boulaga, F. (1977). La crise du Muntu: Authenticité africaine et philosophie. Présence Africaine.

Graness, A. (2017). Philosophy in Portuguese-speaking Africa. In A. Afolayan, & T. Falola (Eds.), The
Palgrave handbook of African philosophy (pp. 167-179). Palgrave.

Heidegger, M. (2005). Ser e tempo (152 ed.). [Trad. Maria de Sa Cavalcante Schuback]. Editora Vozes.

Hountondji, P. (1991). African philosophy: Myth and reality. Indiana University Press.

Hountondji, P. (2009). Knowledge of Africa, knowledge by Africans: Two perspectives on African studies.

RCCS Annual Review, 1, 1-11. https://doi.org/10.4000/rccsar.174

Hountondji, P. (2012). O antigo e 0 moderno — A producdo do saber na Africa contemporénea. Edi¢des

Pedago.


https://doi.org/10.4000/rccsar.174

Irira, S. D. (1995). Kamusi Awali ya Sayansi na Tekinolojia. Ben & Company, Limited.

Lino Kavala, M. M. L. (2023). As peculiaridades da filosofia africana: Uma reflexdo sobre o estatuto
filosofico da tradigdo oral africana em Hountondji e Wiredu. O Curandeiro: Revista Mogambicana de
Filosofia, 4(1), 110-122.

Lopes, F. (2018). Filodramdtica: Os PALOP, entre a filosofia e a crise de consciéncia histdrica. Paulinas.

Macedo, H. (2017). Patrimdnios de influéncia portuguesa: Modos de olhar. In W. Rossa, & M. C. Ribeiro
(Eds.), Lingua, comunidade e conhecimento (pp. 9-38). Imprensa da Universidade de Coimbra.

Masolo, D. A. (1994). African philosophy in search of identity. Indiana University Press.

Mbembe, A. (2014). Critica da razdo negra [Trad. Marta Langa]. Antigona.

Mbiti, J. S. (1969). African religions and philosophy. Heinemann.

Mondlane, E. C. (1969 [1977]). Lutar por Mogambique. [Trad. Maria Forjas]. Terceiro Mundo.

Mudimbe, V. (1988). The invention of Africa. Indiana University Press.

Ngoenha, S. E. (1993). Das independéncias as liberdades — Filosofia africana. Editora Paulinas.

Ngoenha, S. E. (2004). Os tempos da filosofia — Filosofia e democracia em Mogambique. Imprensa
Universitaria.

Ngoenha, S. E. (2013). Intercultura, alternativa a governagdo biopolitica? Publifix.

Ngoenha, S. E. (2022). Mondlane — Regresso ao futuro. Publifix.

Nkomo, B. (2012). Uria Simango: Um homem, uma causa. Edi¢des Novaafrica.

Obenga, T. (2013). O sentido da luta contra o africanismo Eurocentrista. Edi¢cGes Pedago.

Oruka, H. 0. (1991). Sage philosophy: Indigenous thinking and modern debate on African philosophy.
African Centre for Technology Studies.

Oruka, 0. (1990). Trends in contemporary African philosophy. Shirikon Publishers.

Owaka, F. (2006). A critique of the culture of philosophy: Challenges and opportunities for philosophy in
Africa. [Unpublished doctoral thesis. University of Nairobi].

Pimentel, M. C. (2015). A lingua portuguesa como objeto da filosofia. Revista Pontes de Vista.

https://pontesdevista.wordpress.com/2015/04/02/a-lingua-portuguesa-como-objeto-da-filosofia/

Ramose, M. B. (2003). The struggle for reason in Africa. In P. H. Coetzee, & A. P. ). Roux (Eds.), The African
philosophy reader (pp. 2-8). Routledge.

Rettova, A. (2004, Junho). Afrophone Philosophies: Possibilities and Practice. The reflexion of philosophical
influences in Euphrase Kezilahabi’s Nagona and Mzingile [Comunica¢do por convite]. Swahili Forum
11, Bayreuth.

Rossa, W., & Ribeiro, M. C. (2017). Lingua, comunidade e conhecimento. Imprensa da Universidade de
Coimbra.

Russel, B. (1922). Introduction to the tractatus logico-philosophicus by Wittgenstein. Kegan Paul, Trench,
Trubner & Co.Ltd.

Samuel, S. P. E. (2003). Pensamento politico liberal de Eduardo Mondlane. [Tese de doutoramento,

Faculdade de Filosofia da Universidade Catdlica de Bragal.


https://pontesdevista.wordpress.com/2015/04/02/a-lingua-portuguesa-como-objeto-da-filosofia/

Sansone, L. (2013). Eduardo Mondlane and the social sciences. Vibrant — Virtual Brazilian Antropology,
10(2), 85-101.
Sloterdijk, P. (2011). Os filésofos sdo produtores de conceitos. Instituto Humanitas Unisinos.

https://www.ihu.unisinos.br/noticias/43189--filosofos-sao-produtores-de-conceitos-diz-peter-

sloterdijk 23-04-2024

Sodipo, 0. (1973). Note on the concept of cause and chance. Second Order: An African Journal of
Philosophy, 2, s.p.

Summer, C. (1986). The source of African philosophy: The Ethiopian philosophy of man. Franz Steiner
Verlag Wiesbaden.

Tempels, P. (1948). La philosophie Bantu. Presénce Africaine.

Thiong’o, N. W. (1986). Decolonising the mind: The politics of language in African literature. East
African Educational Publishers.

Timoteo, A. (2018). Os ultimos dias de Uria Simango. AT Editora.

Wiredu, K. (2004). A companion to African philosophy. Blackwell Publishing.

Wittgenstein, L. (1922). Tractatus logico-philosophicus. Kegan Paul, Trench, Trubner & Co.Ltd.


https://www.ihu.unisinos.br/noticias/43189--filosofos-sao-produtores-de-conceitos-diz-peter-sloterdijk%2023-04-2024
https://www.ihu.unisinos.br/noticias/43189--filosofos-sao-produtores-de-conceitos-diz-peter-sloterdijk%2023-04-2024

