
 

O Indianismo como mito fundacional da identidade brasileira e do Brasil-Nação: 

Uma análise pós-colonial 

 

Indianism as foundational myth of the Brazilian identity and Nation-Brazil: A post-

colonial analysis 

 

Judy Moura1 (judymoura_@hotmail.com) 

 

Resumo: O presente trabalho pretende analisar, a partir de um viés crítico pós-

colonial, como o indianismo, presente na literatura romântica brasileira, constituiu-se 

como mito fundacional da identidade brasileira e como a criação do mito do herói 

indígena serviu como forma de apagamento de outras etnias, no que pode ser visto 

como um contexto de exaltação da miscigenação “cabocla” (mistura do índio com o 

branco), e diminuição da figura do “mulato” (mistura do negro com o branco) e do 

negro, em geral. Pretendo demonstrar, também, como as ideias trazidas pela chamada 

“geração de 1870”, no Brasil, ligadas ao positivismo evolucionista europeu e às teorias 

raciais da época, já permeavam o imaginário de escritores antes mesmo de terem se 

tornado hegemônicas dentro da comunidade intelectual brasileira, tendo influenciado, 

também, as obras literárias dessa época. 

Palavras-chave: indianismo, pós-colonial, romantismo brasileiro, racismo 

 

Abstract: This work aims to analyse, from a post-colonial studies perspective, how 

indianism, present in Brazilian romantic literature, was considered a foundational myth 

of Brazilian identity and how the myth of the Indian hero was used as a way to erasing 

other ethnicities, inside what can be considered a context of exaltation of the “caboclo” 

(miscegenation of the white and the indigenous) and effacement of the “mulato” 

(miscegenation of the black and the white) and of black people in general. I intend to 

demonstrate also how ideas brought by the so called “1870’s generation” in Brazil, 

connected to European evolutionist positivism and racial theories from that time used 

                                                      
1 Doutoranda em Pós-colonialismos e Cidadania Global (Centro de Estudos Sociais da Universidade de 

Coimbra). 



 

to permeate writer’s imaginary even before they became hegemonic inside Brazilian 

intellectual community, influencing literary work from the period. 

Keywords: indianism, post-colonial, Brazilian romantism, racism 

 

Introdução  

A vocação colonial ultramarina europeia foi justificada, durante muito tempo, por 

motivos religiosos. Na América portuguesa, a “salvação” e catequização de nativos 

indígenas foi usada como razão para não os escravizar, tendo sido as missões jesuíticas 

a mais visível materialização da ideologia colonial em terras luso-americanas. As missões 

catequizantes perduraram até a expulsão dos jesuítas pelo governo do Marquês de 

Pombal, porém, a ideia de que os indígenas eram passíveis de assimilação pela cultura 

ocidental permaneceu por mais tempo após o fim dessas missões. 

Concomitantemente, e após o fim das missões, africanos foram sendo levados ao 

Brasil para trabalhar nas lavouras de cana de açúcar, entre outras atividades, por meio 

do tráfico de escravos. Em oposição à situação dos indígenas, os africanos escravizados 

eram vistos como ferramentas de trabalho e objetos de exploração e incapazes, 

portanto, de assimilação pela cultura ocidental. 

Mesmo no período imperial, após a independência, negros escravizados continuaram 

sendo trazidos da África para o Brasil, ainda que a campanha para o fim do tráfico tenha 

ganhado força a partir dessa época. Foi durante esse período, após o processo de 

independência, anteriormente à abolição da escravidão, que ganhou espaço no Brasil o 

que passou a ser chamado de movimento indianista, muito influenciado pelo 

romantismo europeu. Este movimento buscou exaltar a figura do indígena, que 

configuraria o “nativo”, parte, portanto, da identidade brasileira em formação. A figura 

do negro, na formação dessa identidade, no entanto, permaneceu marginalizada. 

Dentro desse contexto, a partir de um viés crítico elaborada pelo pensamento pós-

colonial, pretendo analisar como o indianismo, presente na literatura romântica 

brasileira, constituiu-se como mito fundacional da identidade brasileira. Pretendo 

analisar como a criação do mito do herói indígena serviu como forma de apagamento 

de outras etnias igualmente importantes dentro da ideia de povo brasileiro, no que pode 

ser visto como um contexto de exaltação da miscigenação “cabocla” (mistura do índio 



 

com o branco), em detrimento da figura do “mulato” (mistura do negro com o branco) 

e do negro, em geral. Pretendo demonstrar, também, como as ideias trazidas pela 

chamada “geração de 1870”, no Brasil, ligadas ao positivismo evolucionista europeu e 

às teorias raciais da época, já permeavam o imaginário de escritores antes mesmo de 

terem se tornado hegemônicas dentro da comunidade intelectual brasileira, tendo 

influenciado, também, as obras literárias dessa época. 

 

O processo de formação da identidade brasileira 

Em 1840, Carl Friedrich Philipp von Martius venceu o concurso do Instituto Histórico 

e Geográfico do Brasil, estabelecimento este ligado à oligarquia nacional, em que se 

fazia a seguinte pergunta: “como se deve escrever a História do Brasil?”. Em sua 

dissertação vencedora, o autor discorreu sobre a ideia de que o Brasil é uma nação 

providencialmente original pela sua mestiçagem e que, portanto, sua história deveria 

ser contada a partir daí. Dentro de um recente crescimento, à época, das teorias raciais 

na Europa, o autor remetia à noção de que o Brasil havia se formado, originariamente, 

pela união das raças branca (portuguesa), indígena/nativo e negra/africana, dentro do 

que veio a ser chamado de “mito das três raças”. Ele apontou que estes três elementos 

corresponderiam aos alicerces de fundação da nacionalidade brasileira, a partir da 

miscigenação, em que elementos de tradição europeia fundiam-se com novos 

elementos da nova nação, mestiça e tropical. 

O Brasil teve um processo de independência extremamente peculiar em relação a, 

por exemplo, as colônias espanholas na América, uma vez que, apesar de ter se 

emancipado, manteve uma estrutura monárquica de poder, não rompendo 

completamente os vínculos com sua ex-metrópole, Portugal. Sabe-se que foi o filho do 

rei português, Dom Pedro, a figura de maior representação dentro do processo de 

emancipação, tendo também se tornado o primeiro imperador do Brasil. 

A partir do processo de independência da Coroa Portuguesa, os intelectuais 

brasileiros da época passaram a refletir em seus trabalhos a busca por uma identidade 

genuinamente brasileira, ainda que as ligações com a ex-metrópole não estivessem 

inteiramente rompidas. É notável a busca pela construção de uma identidade nacional, 

sobretudo por parte de uma elite brasileira ligada ao poder imperial (Costa, 2014). Esta 



 

elite, da qual muitos desses intelectuais da época faziam parte, ainda que influenciada 

pelos valores europeus, preocupou-se em criar uma identidade nacional, o que 

caracterizou boa parte das obras do romantismo brasileiro, muito inspirada no 

romantismo europeu. 

Ao contrário do romantismo europeu, que buscava transformações sociais, o 

romantismo brasileiro mostrava-se conservador e alinhado ao cenário político em que 

estava inserido. Como aponta a historiadora Angela Alonso, “aqui o romantismo não 

vinha contestar o tradicionalismo de modos de pensar, agir e sentir de uma sociedade 

aristocrática enraizada, vinha criá-los” (Alonso, 2000, p. 29). Notava-se, outrossim, que 

a chancela europeia era sempre necessária às iniciativas intelectuais e artísticas, 

exercendo o papel de dignificar a produção nacional (Candido, 1975). O escritor Antonio 

Joaquim de Macedo Soares, certa vez, em um ensaio, deixou registrado que lamentava 

que “os escritores não se esforçassem por dar à nossa literatura uma categoria 

equivalente às europeias”, já que “nossas tradições são ‘dúplices’, devendo o poeta, se 

quiser ser nacional, harmonizar as indígenas com as portuguesas” (Soares, apud 

Cândido, 1975, p. 10).  

De fato, apesar da busca por uma identidade nacional, a geração que deu voz ao 

romantismo brasileiro bebeu diretamente de fontes europeias para compor seu modo 

de pensar e refletí-lo em seus escritos. É notável a influência de publicações e periódicos 

europeus, sobretudo franceses, como a Revue des deux mondes (Santos, 2022), no meio 

intelectual do Segundo Reinado. O próprio Instituto Histórico Geográfico Brasileiro, que 

lançou o concurso de ensaios em que a tese de Von Martius foi vencedora, foi criado a 

partir da intenção de incentivar a difusão do iluminismo e de cientificar e categorizar o 

estudo de história do Brasil, a fim de esboçar uma fisionomia para a nação brasileira 

(Guimarães, 1988). Nesse sentido, menciona Manoel Luiz Guimarães que: 

Num processo muito próprio ao caso brasileiro, a construção da ideia de nação não se assenta 

sobre uma oposição à antiga metrópole portuguesa; muito ao contrário, a nova nação brasileira se 

reconhece enquanto continuadora de uma certa tarefa civilizadora iniciada pela colonização 

portuguesa. (Guimarães, 1988, p. 6) 

Em carta ao imperador dom Pedro II, Adolfo Varnhagen, diplomata e intelectual 

brasileiro da época, mencionava os fundamentos definidores da identidade nacional 

brasileira: “Em geral busquei inspirações de patriotismo sem ser no ódio a portugueses, 



 

ou à estrangeira Europa, que nos beneficia com ilustração [...]” (Varnhagen apud 

Guimarães, 1988, p. 6). A história empreendida pelo IHGB ocupava-se em dar conta da 

construção de uma gênese brasileira que estivesse inserida na tradição de civilização e 

progresso europeia, ligada ao iluminismo. 

O processo de formação da identidade brasileira, portanto, esteve bastante ligado ao 

pensamento branco e ocidental, o que se reflete até hoje no seu entendimento como 

Estado-nação. O fato histórico de o filho do rei de Portugal ter se tornado o primeiro rei 

brasileiro, dentro da manutenção de uma estrutura política monárquica igualmente 

herdada da metrópole, é sintomático daquilo que o Brasil veio a representar ao longo 

dos anos enquanto Estado-nação. Paul Singer chamou de “dependência consentida” a 

ideologia da classe dominante que “via na dependência de seus países dos países 

capitalistas adiantados [...] o elo que os ligava à civilização, da qual se acreditavam os 

únicos e autênticos representantes” (Singer apud Chauí, 2000, p. 33). Conta-se que o 

imperador Pedro II, inclusive, foi um grande incentivador das pesquisas ligadas ao 

pensamento positivista evolucionista no Brasil. Da mesma forma, o próprio Pedro I, seu 

pai, autonomeou-se imperador e mostrou-se, após a independência, um rei absolutista 

em terras americanas. De fato, percebe-se hoje, pela lente crítica do pensamento pós-

colonial, que tanto o reinado de Pedro I, quanto o de seu filho, Pedro II, funcionaram 

como reforço do pensamento ocidental e serviram para reforçar ideias coloniais, 

imperialistas e até mesmo racistas na América.  

Assim, as ligações brasileiras com a sua ex-metrópole nunca foram totalmente 

rompidas e isso se reflete na obra do romantismo brasileiro. O próprio José de Alencar, 

maior expoente do romantismo brasileiro, era membro de uma elite nacional, tendo se 

formado na Faculdade de Direito de São Paulo, uma das instituições que ajudou a 

divulgar o pensamento iluminista liberal no Brasil. Eram conhecidas, também, suas 

posições em defesa da manutenção da escravidão, quando da discussão sobre a criação 

da Lei do Ventre Livre no Congresso brasileiro, durante o século XIX. A elite brasileira 

estava, assim, intimamente ligada ao poder imperial e ajudou na construção de uma 

identidade nacional como forma de garantir o poder centralizador do imperador, 

fazendo conter, dessa forma, ideias separatistas que permearam o Brasil por um bom 

tempo. O romantismo brasileiro, portanto, era conservador e alinhado ao cenário 



 

político em que estava inserido, tendo a obra literária brasileira dessa época servido 

mais para manter hierarquias sociais do que para contestá-las. 

 

O indianismo como mito fundacional da identidade brasileira 

Marilena Chauí, ao tratar do mito fundacional da nação brasileira (Chauí, 2000), 

menciona que interessava a países como o Brasil a ideia de um Estado nacional 

protecionista. Nesse sentido, era necessário incorporar o “princípio de nacionalidade”, 

que definia um território extenso e população numerosa como elementos basilares do 

Estado-nação. Desse princípio, deriva a ideia de que a nação é um processo de expansão, 

de conquista de novos territórios, de unificação nacional. Segundo a autora, o elemento 

que justificasse a conquista expansionista seria, sobretudo, a língua, mas não somente. 

O Estado-nação precisava contar com uma elite cultural que afirmasse a unidade 

linguística daquela nação. Era necessário, também, estabelecer uma espécie de “religião 

cívica”, traduzida no patriotismo que, unido a símbolos de uma “comunidade imaginária 

cuja tradição começava a ser inventada”, logo transformou-se em nacionalismo. 

Inserida nessa elite, estava a figura do escritor José de Alencar, autor de Iracema 

(Alencar, 1865), obra de referência do romantismo brasileiro e símbolo do movimento 

indianista. Alencar era membro de uma família tradicional e se graduou pela Faculdade 

de Direito da Universidade de São Paulo, uma das primeiras e também mais tradicionais 

do Brasil, tendo exercido um papel importante na divulgação e consolidação de ideais 

do iluminismo e do liberalismo no Brasil, nos idos de 1850, durante o Segundo Império. 

 



 

 

Imagem 1. “Iracema”, obra de José Maria de Medeiros (1884). 

 

Nessa época, mesmo depois do processo de independência, havia um temor de 

fragmentação territorial no contexto político interno brasileiro. Até o início do segundo 

reinado, sobretudo durante a transição entre o primeiro e o segundo, no que ficou 

conhecido como período regencial, chegou a ocorrer uma série de conflitos e revoltas 

envolvendo forças políticas regionais que não se ajustavam ao regime imposto pelo 

governo do herdeiro da Coroa Portuguesa. A preocupação central do poder monárquico, 

portanto, e daqueles ligados e ele, era a construção de uma unidade nacional, forte e 

centralizada. 

O segundo reinado, instaurado após o turbulento período regencial, foi marcado por 

uma alternância de poder entre os chamados “liberais”, que defendiam maior 

descentralização política, e “conservadores”, que pregavam a manutenção de um poder 

forte central. Em 1841, dentro do que ficou conhecido como “regresso conservador”, 

medidas de centralização política foram sendo gradualmente tomadas pelos detentores 

do poder, o que serviu para caracterizar um período de status quo imperial (Alonso, 

2000). Dentro desse contexto político conservador e centralizador, que manteve 

privilégios hierárquicos e um regime monárquico tido como incontestável, estava 

inserida a atuação e obra de José de Alencar. 

O romantismo brasileiro é, dessa forma, fruto desse período político pós-

independência, centralizador e de consolidação do regime monárquico no Brasil. Dentro 



 

desse contexto de “criação” de um país único e coeso, foi necessário também criar uma 

identidade nacional, em coerência com o pensamento de quem o governava. Nesse 

sentido, surgiram instituições à época que ajudaram a criar esse imaginário de tradição 

social, como foi o caso da própria faculdade de Direito e de outras instituições de ensino 

precursoras do pensamento positivo-iluminista, de museus e instituições voltadas ao 

estudo do território brasileiro e da criação de uma historiografia exclusivamente 

brasileira. Nesse mesmo período, foi criado o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 

cuja função inicial consistia em escrever a história brasileira “enquanto palco de atuação 

de um Estado iluminado, esclarecido e civilizador” (Guimarães, 1988, p. 10).  

De fato, o segundo reinado, autointitulado período “imperial”, fazia jus a esse título, 

ao adotar uma política imperialista frente não só a seus nacionais, dentro do próprio 

território, quanto também em territórios vizinhos. Foi durante o segundo império que o 

Brasil perpetrou grandes ações imperialistas, sobretudo na região da Bacia do Prata, 

contra outras nações sul-americanas. O caráter imperialista do segundo reinado 

brasileiro demonstra que o Brasil continuou adotando ideais civilizatórios e colonialistas 

mesmo após ter se desvinculado do poder colonial português. 

Da mesma forma que no campo político, o romantismo brasileiro também refletiu tal 

dicotomia, buscando recuperar uma mítica figura originária na imagem do indígena, ao 

mesmo tempo que adotava sobre ele ideais de dominação e assimilação. A busca por 

uma identidade nacional encontrou espaço naquele que era visto como símbolo de 

originalidade brasileira, como o “bom selvagem” rousseauniano, e como uma figura 

essencialmente nativa e, portanto, brasileira. Dentro da ideia de território como parte 

da identidade nacional, a exaltação da natureza e de tudo ligado a ela, aí incluída a figura 

do indígena, também foi característico do movimento romântico brasileiro. 

Só que este processo, ao invés de ser centrípeto, interno, fez-se de forma a trazer 

conceitos externos e adaptá-los ao cenário nacional. Ilustra bem este fenômeno o a 

substituição da figura do cavaleiro medieval pelo indígena. Outra ideia importada e que 

começava a surgir no continente europeu, as teorias raciais, também influenciaram o 

movimento romântico brasileiro. Havia uma exaltação da figura do indígena, ainda que 

de forma estigmatizada, e exclusão da figura do negro. O índio, dessa forma, era “o 

símbolo do Brasil audaz, guerreiro e puro, enquanto o negro simplesmente não aparece, 

substituído pela escravidão como instituição bárbara que é preciso destruir” (José 



 

Murilo de Carvalho apud Chauí, 2000, p. 51). Nesse sentido, cabe questionar se a 

proposta do modernismo brasileiro era realmente soberana ou ainda muito ligada não 

só ao contexto português e colonial, mas aos ideais e pensamento divulgados em toda 

a Europa na época. 

 

O mito do herói indígena e o apagamento de outros “heróis” 

Von Martius não foi o único intelectual a refletir sobre o entendimento do Brasil e 

dos brasileiros como nação e nacionalidade. Nos anos 1930, Gilberto Freyre também 

exerceu papel na langue da mestiçagem, proporcionando uma estrutura de imagem 

positiva do Brasil, como uma civilização tropical mestiça. Dentro de um “elogio da 

mestiçagem” (Marino, 2022, p. 3), Freyre foi além das teorias raciais deterministas, 

fazendo com que a construção da identidade nacional se misturasse com uma 

idealização da mestiçagem. Nesse sentido, forjou-se uma identidade coletiva para os 

grupos que compunham a nação. A miscigenação, dessa forma, não era mais vista como 

uma limitação, como um destino estéril, em que a relação entre “espécies” de qualidade 

diversa levaria a uma esterilidade, senão biológica, mas certamente cultural, como um 

símbolo do “atraso”, mas sim como um mecanismo que garantiria a redenção do Brasil 

e o consequente ingresso na trilha do “progresso” (Araújo, 1994). 

Freyre acompanhou um movimento de exaltação da mestiçagem na época que 

ocorria não só nas letras, mas também nas artes. Do movimento modernista brasileiro, 

da primeira metade do século XX, extraem-se obras que ilustram essa tendência, como 

é o caso da tela “O mestiço”, de Candido Portinari, que exalta a figura do cafuso, tida 

como a mescla do negro com o índio, e do quadro “Operários”, de Tarsila do Amaral, 

que reflete um Brasil ainda mais diverso e mestiço, com a chegada de levas de 

imigrantes que chegaram ao país em busca de trabalho logo após a abolição da 

escravidão. 

 



 

 

Imagem 2. “O Mestiço”, obra de Cândido Portinari (1934). 

  

 

Imagem 3. “Operários”, obra de Tarsila do Amaral (1933). 

 



 

Na visão atual, questiona-se se Freyre teria sequer abandonado a categoria de raça, 

mesmo que a ideia de confraternização racial tenha prevalecido no pensamento 

freyriano. O sociólogo pernambucano, inclusive, argumentava que a colonização 

portuguesa logrou formar uma nova nação devido ao fato de termos tido como “célula 

mater” (ou pater) de nossa sociedade a família patriarcal (Araújo, 1994), e não o Estado 

ou as companhias de comércio, como em outros modelos coloniais, idealizando assim, 

as relações existentes entre escravizados/senhores, e de sexismo e racismo presentes. 

Dentro do que mais tarde veio a ser chamado de lusotropicalismo, Freyre reconhecia 

uma “ação civilizatória” dos portugueses, por meio da qual foram introduzidas uma 

unidade religiosa e de língua, a tolerância racial e a mestiçagem (Chauí, 2000). Dessa 

forma, Freyre contribuiu para consolidar, e também romantizar, a ideia de que a 

miscigenação teria dado ao Brasil a originalidade necessária para diferenciar-se de 

outras nações. 

A ideia romantizada de miscigenação, que veio a permear o imaginário brasileiro, 

décadas depois, com o pensamento freyriano, não foi adotada pelo romantismo 

brasileiro ou, pelo menos, não em parte. A miscigenação idealizada pelo movimento 

romântico brasileiro e refletida nas obras do período como mito fundacional da 

identidade brasileira baseava-se no cruzamento das raças branca e indígena, excluindo-

se, nesse processo, a raça negra. 

A partir de determinado momento no período colonial, a vocação colonial 

ultramarina deixou de ser justificada por motivos religiosos e passou a ser justificada 

como missão civilizatória (Ribeiro, 2016). No contexto particular brasileiro, esse ímpeto 

teve continuidade mesmo depois do processo de independência, uma vez que nativos e 

negros continuaram sendo vistos como “incivilizados”, ou como o “outro” dentro do 

processo colonial (Fanon, 1952), sendo objetos, portanto, a partir de determinado 

momento, não mais de salvação divina, mas de um processo de “adaptação 

civilizatória”. 

O índio, no contexto brasileiro da segunda metade do século XIX, foi resgatado como 

símbolo de pureza e de autenticidade, uma vez que era a figura a habitar as terras 

brasileiras antes mesmo de assim serem nomeadas. Seu simbolismo foi criado a partir 

do “mito do bom selvagem”, de inspiração originada na filosofia europeia, e da noção 

rousseauniana de que “o homem nasce bom, mas é corrompido pelo meio”. Na 



 

simbologia do romantismo europeu, o bom selvagem foi personificado na figura do 

cavaleiro medieval. No caso brasileiro, na ausência de um período com cenário 

semelhante à Idade Média europeia, o índio assumiu a simbologia do cavaleiro 

medieval. A partir daí, pela ótica romântica, o indígena seria assimilável à cultura 

ocidental e à sociedade “civilizada”, representada pelas elites coloniais da época. 

O negro, em sentido oposto, sequer tinha sua condição de humanidade considerada 

dentro desse contexto, tendo sido “esquecido” desse processo de formação de 

identidade nacional. Ele era visto, dentro do modelo econômico colonial 

agroexportador, como um objeto de exploração e uma propriedade. Nas obras 

indianistas de José de Alencar, por exemplo, sequer há menção a personagens negros, 

sendo os enredos focados em protagonistas brancos e indígenas. Peri, em “O Guarani”, 

é um indígena que se apaixona por Ceci, branca, e vira uma espécie de guardião do povo 

branco, sendo ao fim da obra até sido “cristianizado” e assimilado à cultura ocidental. 

Já em “Iracema”, a figura do indígena assimilado é feminina, encarnada pela 

protagonista, que dá nome ao título da obra e se apaixona por um homem branco, 

Martim. O próprio Martim é retratado como homem pacífico que faz enormes sacrifícios 

para ficar com sua amada, ignorando-se, talvez de forma proposital, o fato de ele 

representar a figura do colonizador. Tais enredos revelam uma literatura ainda muito 

influenciada pela cultura europeia, em que se constroem, assim como nos contos 

medievais, a figura de heróis e mocinhas. A discriminação em relação ao negro também 

reflete a predominância, na época, de teorias raciais que construíram um ideal 

discriminatório a partir de noções tidas como científicas. Apesar do pensamento 

evolucionista, baseado em noções distorcidas da teoria da evolução de Darwin, 

trazendo-a ao campo social, só ter aparecido com maior força, no Brasil, a partir da 

década de 1870, é possível perceber traços desse pensamento que trazia a noção de 

hierarquia entre raças e atribuía comportamentos sociais a características biológicas nos 

escritos de José de Alencar. 

Apesar de as teorias raciais terem chegado tardiamente no Brasil, elas já eram muito 

difundidas desde meados do século XIX na Europa, tendo repercutido também na obra 

literária do romantismo brasileiro. Traços de discriminação racial do negro em face do 

branco e até mesmo do índio, uma vez que aquele seria visto como “incivilizado”, são 

visíveis. No caso do indígena, ainda que se reconhecesse sua “selvageria” e modos 



 

“bárbaros”, acreditava-se na sua assimilação dentro da sociedade ocidental e seus 

valores. Isso é expresso claramente em obras como “O Guarani” e “Iracema”, em que os 

personagens indígenas se envolvem com personagens brancas cujo caráter colonizador 

é aliviado, sendo por elas assimilados. Em relação ao tratamento do negro nas obras 

literárias alencarianas, apesar de não haver nada explícito em relação à condição deste, 

até porque ele sequer ocupava posição de destaque nesses enredos, nota-se nos 

escritos não-literários de Alencar uma visão muito própria da época sobre as questões 

raciais, notadamente no que diz respeito à imposição de hierarquias raciais e 

animalização da figura do negro, colocado como “selvagem incivilizado”. Havia até, por 

parte do escritor, uma certa compreensão de que a inserção “civilizatória” do negro na 

sociedade brasileira se daria por meio da escravidão (Costa, 2014). Para ele, o negro não 

estava inserido no que ele compreendia como “povo americano”, que seria fruto da 

junção do branco com o ameríndio original. Assim, a escravidão era vista como forma 

de inserção da figura do negro na “civilização”, ainda que escravista e segregada, 

consistindo em um “mal necessário”. Nesse sentido: 

A barbárie do negro não decorria do seu estado de escravidão forçada, mas lhe era anterior. A 

escravatura não seria uma instituição que reproduziria a barbárie, pelo contrário, ela tenderia a 

civilizar o negro africano, formando o seu caráter, fazendo-o controlar suas paixões e superar seu 

estado de ignorância. Haveria para o escravo negro apenas uma possibilidade de superação da suposta 

barbárie: ‘o escravo deve então ser o homem selvagem que se instrui e moraliza pelo trabalho’. (Costa, 

2014, p. 17) 

Sobre a escravidão, Alencar chega a mencionar, ainda, em uma carta datada de 1871: 

“nossos costumes, a índole generosa de nossa raça, impregnam essa instituição [a 

escravidão] de uma brandura e solicitude que a transformam em quase servidão” 

(Alencar apud Costa, 2014, p. 18). A “raça generosa” a que ele se refere é, portanto, a 

branca, dos senhores de escravos. Havia, dessa forma, uma romantização da instituição 

escravocrata e da relação senhor-escravizado. 

A exaltação do “caboclo”, mistura do indígena com o branco, como figura nacional, 

antecedeu o “elogio da mestiçagem”, trazido por Gilberto Freyre nos anos 30, em que o 

sociólogo paulista consolida a ideia romantizada de que a miscigenação teria dado ao 

Brasil uma originalidade que o diferenciaria de outras nações.  Nesse ponto, a visão 

alencariana antecipa-se e assemelha-se à freyriana, no sentido de amenizar conflitos e 



 

comportamentos nocivos entre senhores e escravos, idealizando, assim, uma relação 

“branda e solícita”, fruto da “índole generosa de nossa raça”. Não somente, Alencar, 

assim como Freyre, imagina extrair algo benéfico da escravidão, como a miscigenação, 

mas que, no caso do Brasil, ocorreria dentro de um projeto de “progresso civilizatório”, 

em que a raça branca predominaria e promoveria uma “evolução de raças”. Seu 

pensamento refletia uma nova forma de ver o mundo, “novas ideias”, trazida pela 

chamada geração de 1870, que importava, além de ideias liberais, teorias racistas. 

A geração de 1870 no Brasil, influenciada pelo positivismo evolucionista trazido da 

Europa, representou a mudança de chave em certas visões que até então marcavam o 

imaginário literário e social brasileiro. Neste ínterim, “negros, africanos, trabalhadores, 

escravos e ex-escravos – ‘classes perigosas’, a partir de então – [...] transformavam-se 

em ‘objetos de ciência’’’ (Schwarcz, 1993, p. 24). Pelas teses de “degeneração” 

desenvolvidas à época, expressão que deriva da ideia de “genes debilitados”, tais 

“espécies” humanas estavam fadadas à destruição. Os mestiços ligados a essas raças, 

então, eram tidos como estéreis, vindo daí a expressão “mulato”, derivado de mula, 

cruzamento estéril do cavalo com o jumento. 

O quadro “A Redenção de Cam”, deste período, retrata bem a visão que se tinha à 

época sobre a mestiçagem. Nele, vê-se uma senhora negra, provavelmente escravizada, 

uma moça, mestiça clara, um homem branco e um bebê, também branco. A senhora 

negra levanta as mãos para os céus, no que seria um agradecimento pelo fato de o neto 

ter nascido branco. Tal obra reflete a ideia de “evolução de raças”, em que fenótipos 

não-brancos ocupariam escalas inferiores, pelo critério positivista evolucionista. 

 



 

 

Imagem 4. “A Redenção de Cam”, obra de Modesto Brocos (1895). 

 

Ainda em 1871, em um discurso na Câmara dos Deputados, no auge do debate e às 

vésperas da proclamação da Lei do Ventre Livre naquele mesmo ano, libertando da 

escravidão todos os nascidos de escravizados a partir dali, José de Alencar proferiu as 

seguintes palavras: 

Nós queremos a redenção de nossos irmãos, como a queria o Cristo. Não basta para vós dizer à 

criatura, tolhida de sua inteligência, abatida na sua consciência: ‘tu és livre; vai; percorre os campos 

com uma besta fera...’ [...] não senhores, é preciso esclarecer a inteligência embotada, elevar a 

consciência humilhada, para que um dia, no momento de conceder-lhe a liberdade, possamos dizer: 

“vós sois homens, sois cidadãos. Nós vos redimimos não só do cativeiro, como da ignorância, do vicio, 



 

da miséria, da animalidade em que jazíeis! Eis o que queremos. É a redenção do corpo e da alma; é a 

reabilitação da criatura racional; é a liberdade como símbolo da civilização, e não como um facho de 

extermínio. Queremos fazer homens livres, membros úteis da sociedade, cidadãos inteligentes, e não 

hordas de selvagens atiradas de repente no seio de um povo culto. (Alencar apud Costa, 2014, p. 19) 

Como se vê, para Alencar era preciso, antes de abolir a escravidão, “salvar” negros 

da “ignorância, do vício, da miséria”, tirando-os do estado de “animalidade” e 

“selvageria” a fim de que alcançassem o estado de “criatura racional”, de “membros 

úteis” da sociedade, e de “cidadãos inteligentes”. Essa visão do escritor reflete uma 

imagem muito comum no processo de construção do caráter nacional brasileiro, 

formada pela mistura de três raças – índios, negros e brancos –, em que a sociedade 

mestiça ignoraria o preconceito racial, enxergando a relação entre o branco e o negro e 

o processo de escravidão como algo benevolente (Chauí, 2000). 

Alencar utiliza-se até mesmo da palavra “redenção”, utilizada para intitular a pintura 

anteriormente mencionada e que refletia o pensamento racista da época. Assim, vê-se 

que o escritor estava muito alinhado às teorias da época, o que se refletia em sua obra. 

Esse reflexo ocorreu também como um todo no romantismo brasileiro que, como já 

dito, buscou em fontes europeias sua inspiração, apesar da busca incessante de 

participar de um processo de formação de identidade nacional. 

 

Conclusão 

O indianismo, como manifestação literária e cultural brasileira, ajudou a formar o 

conceito de identidade nacional e todos os desdobramentos conceituais ligados a essa 

construção. No entanto, a produção de uma identidade brasileira não se deu de maneira 

inocente e tampouco soberana, refletindo contradições do próprio processo de 

formação do Estado-nação brasileiro, tendo sido, assim, de inspiração colonial, 

europeia, ocidental, racista e patriarcal, o que diz muito sobre o que veio a se tornar, de 

fato, a sociedade brasileira no seu porvir. 

É inevitável, ao estudar o processo historiográfico brasileiro e também a literatura 

produzida ao longo da existência do Brasil como Estado-nação, observar como eles se 

assentam em conjunturas sociais e econômicas, como o latifúndio, a escravidão, as 

divisões de classe, e também em visões estereotipadas sobre o que seria o Brasil e quais 

“faces” representariam o seu povo. Além de se basear em cenários essencialmente 



 

locais, contraditoriamente, o processo de construção da identidade brasileira foi 

também muito ancorado em referências estrangeiras, mais precisamente europeias, o 

que demonstra sua natureza eurocentrada e centrífuga. 

A referência a ideologias e conceitos externos fez com que o movimento romântico 

brasileiro adotasse uma postura muito ligada ao pensamento europeu da época, o que, 

inclusive, significou a importação de ideologias de segregação racial, recorrentes 

naquele período. Isso refletiu-se no que foi produzido em termos de obras literárias 

naquele momento. Em que medida tal pensamento contribuiu para o processo de 

formação da identidade brasileira foi o objeto de análise do presente trabalho, que 

lança, por sua vez, os seguintes questionamentos, suscetíveis a posteriores debates por 

eventuais interessados: o quanto o pensamento literário brasileiro ainda é demasiado 

eurocentrado em suas posições atuais, refletindo ideias e pensamentos estrangeiros, 

ligados a filosofias europeia/ocidentais? Ainda, o quanto ainda reproduzimos ideias 

estigmatizantes e fetichizantes dos povos originários brasileiros, no sentido de trazê-los 

como “originais”, ignorando que o que chamamos hoje de “brasilidade” também 

envolve a influência de outros povos, de outras crenças, línguas, costumes, trazidos de 

fora, outrora, mas que hoje já se incorporam a o que pode ser chamado de “Brasil”? São 

questões a serem levantadas para eventuais futuros debates. 

 

Referências 

Alencar, J. D. (1865). Iracema: Lenda do Ceará. Typographia de Vianna & Filhos. 

Alonso, A. (2000). Idéias em movimento: A geração 70 na crise do Brasil-Império. [Tese de Doutorado em 

Sociologia, Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo]. 

Araújo, R. B. (1994). Guerra e paz: Casa-grande & senzala e a obra de Gilberto Freyre nos anos 30. Editora 

34. 

Cândido, A. (1975). Formação da literatura brasileira . Itatiaia. 

Chauí, M. (2000). Brasil: Mito fundador e sociedade autoritária. Fundação Perseu Abramo. 

Costa, M. D. (2014). Apagamento e demonização: Visões do negro em José de Alencar e Adolfo Caminha. 

[Monografia de conclusão de curso de pós-graduação para obtenção do grau de Especialista em 

Histórias e Cultura Afro-brasileira, Indígena e Africana, da Universidade da Integração Internacional da 

Cultura Afro-Brasileira, disponível em: 

https://repositorio.unilab.edu.br/jspui/bitstream/123456789/277/1/Maria%20das%20Gra%C3%A7a

s%20Ferreira%20Luciano.pdf]  



 

Fanon, F. (1952). Peles negras, máscaras brancas (tradução para português do Brasil de Sebastião 

Nascimento, de 2020). Ubu Editora. 

Guimarães, M. L. (1988). Nação e civilização nos trópicos: O Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e o 

projeto de uma história nacional. Estudos Históricos, 1(1), 5-27. 

Marino, R. (2022). Diferença na repetição? Alguns sentidos da mestiçagem e da "civilização brasileira" em 

movimentos culturais brasileiros. Revista Brasileira de Ciência Política, 38, s.p. 

Ribeiro, M. C. (2016). Francisco Bethencourt (2015), Racismos – das cruzadas ao século XX. Lisboa: Temas 

& Debates / Círculo de Leitores, 584 pp. E-cadernos CES, 26, 153-171. 

http://journals.openedition.org/eces/2169 

Santos, N. G. (2022). Um leitor inconformado: Álvares de Azevedo e a literatura comparada. Edusp. 

Schwarcz, L. M. (1993). O espetáculo das raças. Cientistas, instituições e questão racial no Brasil, 1870-

1930. Companhia das Letras. 


