
1 
 

Subversões da feminilidade na literatura de Cassandra Rios1 

Mariacristina Migliore2 

 

Resumo 

Entre mitos de triunfos e maldição, a obra literária de Cassandra Rios (1932-2002) tem 

alcançado um certo grau de notoriedade nos recentes interesses de investigação no 

âmbito dos estudos literários de língua portuguesa. Grande parte da ficção de Rios 

centra-se na representação de sexualidades não-normativas, particularmente versando 

a temática do sentimento homoafetivo e da pulsão homoerótica entre mulheres – 

assunto que a tornou alvo dos ataques difamatórios da censura nas décadas do regime 

ditatorial no Brasil (1964-1985). A dissidência inerente a este tipo de representação faz 

com que o conceito de feminilidade se ligue, inclusive de modo indissociável, ao modelo 

de sexualidade proposto pela narração, afastando-o do padrão feminino dominante. A 

feminilidade ainda permanece elemento de questionamentos nos estudos das 

representações de mulheres, particularmente LBT (lésbicas, bissexuais, transgénero), 

pela sua implicação com – e consequente manutenção de – os padrões 

cisheteropatriarcais que condicionam as identidades femininas. Neste ensaio, defende-

se que Cassandra Rios conseguiu concretizar uma obra de desconstrução do conceito de 

feminilidade hegemónica a partir do empoderamento sexual e através da perspetiva 

subversiva das suas personagens femininas, desmascarando, por meio da sua prosa, a 

feminilidade enquanto construção social, uma ficção que se esconde por trás das 

prescrições normativas patriarcais. 

 

                                                           
1 Este ensaio foi inicialmente apresentado como comunicação no 3º Colóquio Internacional de Pós-

graduação em Estudos Feministas e de Género “Encruzilhadas e Horizontes” (Universidade de Coimbra). 
Fundamenta-se nos resultados, até o momento obtidos – e por isso não exaustivos –, de uma investigação 
doutoral em andamento, intitulada Declinações plurais da feminilidade. Representações de mulheres 
subversivas nos romances de Cassandra Rios. Esta investigação foi financiada total ou parcialmente pela 
Fundação para a Ciência e a Tecnologia, I.P. (FCT, https://ror.org/00snfqn58) sob o Financiamento 
2022.12564.BD, DOI: https://doi.org/10.54499/2022.12564.BD. Para efeitos de Acesso Aberto, a autora 
aplicou a qualquer versão do manuscrito aceite (AAM) resultante desta submissão uma licença Creative 
Commons CC-BY. 

2 Doutoranda do programa em Estudos Feministas da Universidade de Coimbra (FLUC/CES). Mestre em 
Línguas e Literaturas Europeias e Extraeuropeias pela Università di Catania (Itália) e licenciada pela 
Sapienza Università di Roma (Itália). 

https://ror.org/00snfqn58
https://doi.org/10.54499/2022.12564.BD


2 
 

Palavras-chave: feminilidade; literatura feminista; literatura LGBTAIQ+; literatura 

brasileira; Cassandra Rios. 

 

1. Introdução 

Pseudónimo de Odete Rios e conhecida pela sua literatura erótica, frequentemente 

definida pornográfica, Cassandra foi uma das autoras que melhor soube conquistar o 

mercado editorial brasileiro, mesmo sob a pressão da censura ditatorial, entre os anos 

de 1950 e de 1980, obtendo um sucesso de vendas que apenas escritoras e escritores 

como Clarice Lispector, Érico Veríssimo e Jorge Amado, a ela contemporâneos, 

conseguiram alcançar. 

A intenção do presente ensaio, como o título deixa entender, não é de debruçar-se 

sobre as capacidades artísticas e empresariais, a perseverança e a coragem de uma 

mulher que fez frente à brutalidade da ditadura civil-militar (1964-1985), sem suspender 

o ato insurgente da escrita, mas sim de explorar um aspeto do seu trabalho que se 

inscreve nas linhas de resistência às imposições sociais e culturais da extrema-direita ao 

poder, sobretudo no que tem a ver com os papeis de género e a posição da mulher na 

sociedade. A literatura de Rios, por si, pode até ser considerada expressão de oposição 

às formas mais impiedosas e cruéis de conservadorismo que rebentaram nos anos de 

chumbo do regime brasileiro. Rick Santos, por exemplo, no prefácio à edição de 2005 do 

romance Uma mulher diferente, destaca o pioneirismo de uma autora que não se 

conformou com a narrativa patologizante – reflexo do discurso conservador 

predominante, de teor homotransfóbico – com que a comunidade GLT costumava ser 

retratada na literatura; da mesma forma, louvou o valor histórico e cultural da sua 

escrita, por se ter tornado numa “crítica monumental ao sistema de opressão e de 

heterossexualidade compulsória que negava a existência de gays, lésbicas e transexuais 

na vida cotidiana” (Santos, 2005, p. 11). 

Na contranarrativa de Rios, figurações de mulheres lésbicas assumem a centralidade 

enquanto protagonistas indiscutíveis de enredos ambientados em cenários 

maioritariamente urbanos. Trata-se de espaços da quotidianidade, públicos, como 

restaurantes, confeitarias, lojas, nos quais mulheres que amam mulheres escondem os 

seus desejos em plena vista; lugares privados, como casas e apartamentos, ou até 

periféricos, remodelados para abrigar formas de amar e de viver a sexualidade que eram 



3 
 

rejeitadas pelo regime e pela sociedade heteropatriarcal. Tais espaços tornam-se 

testemunhos de uma revolução às escondidas: na intimidade noturna dos bares e das 

boîtes, as mulheres invertem as leis do namoro e quebram a rigidez dos padrões da 

feminilidade, tornando-se em sujeitos ativos do desejo. 

O intuito principal deste artigo é examinar as maneiras com que Cassandra Rios 

tentou desafiar, contestar e, por fim, subverter, através da sua prosa, o conceito 

dogmático da feminilidade tradicional, paradigma estético-comportamental em 

constante evolução, que até contribuiu para fortalecer a tríade de pilares na qual a 

ditadura civil-militar se fundava, isto é, família, igreja e estado. 

 

2. Quebrando dogmas: a noção de feminilidade sob o escrutínio feminista 

Embora seja verdade que a feminilidade tenha passado por transformações, 

influenciada pelos diferentes contextos socioculturais e políticos de cada época, e que 

atualmente a noção se tenha tornado mais inclusiva, em grande parte devido à ação do 

feminismo intersecional e à problematização da rigidez dos papéis de género 

tradicionais, é também incontestável que o conceito ainda é orientado, tanto por 

cânones patriarcais e tradicionalistas quanto por modelos mainstream, para formas 

homogeneizantes de construção do sujeito feminino, frequentemente exigentes e 

prejudiciais à saúde física e mental. No ensaio “The Body and The Reproduction of 

Femininity” (1993), por exemplo, ainda muito atual, Susan Bordo analisa as diversas 

formas com que a inflexibilidade dos padrões femininos hegemônicos prejudica o corpo 

das mulheres, manifestando-se, na sua mais violenta materialização, em distúrbios como 

histeria, agorafobia e anorexia nervosa. Bordo argumenta que esses transtornos têm 

origem das pressões sociais que exercem a sua influência através de preceitos que 

pretendem moldar os corpos e os comportamentos femininos, segundo modelos 

referenciais que se afirmaram nas diferentes épocas da história moderna e 

contemporânea. 

Algo que as teorias feministas têm suportado é a ideia de que os paradigmas da 

feminilidade hegemónica refletem o ideal de mulher imposto pela visão androcêntrica, 

sendo especificamente concebidos para o agrado de homens heterossexuais, cisgéneros 

e brancos. A crítica feminista contemporânea, inaugurada por Simone de Beauvoir, fez 

do questionamento da subalternidade das mulheres a sua missão prioritária. No centro 



4 
 

deste questionamento, destaca-se o papel convencionalmente atribuído à categoria 

feminina, de cuidado do lar e da família – de confinamento, enfim, ao espaço doméstico 

e de submissão à autoridade masculina. O Segundo Sexo (1949), obra emblemática do 

feminismo, encontra as causas da condição de submissão das mulheres na conceção 

falocêntrica da diferença sexual, pensada em termos dualistas e essencialistas. O caráter 

essencialista das qualidades sexo-genéricas, atribuídas a cada categoria do binómio 

homem/mulher, pretende suportar uma divisão relatada como natural, sustentada na 

biologia humana – e, por isso, estática e inalterável – de modo a legitimar a supremacia 

social, cultural e material dos homens nas relações com o sexo dito “outro”. Como afirma 

Monique Witting, em “One is not born a Woman” (1992), ensaio representativo do 

feminismo lésbico e materialista francês dos anos 1980, fortemente inspirado pela crítica 

beauvoriana, ao desvendar a qualidade das categorias sexuais: 

 

[…] what we believe to be a physical and direct perception is only a sophisticated and mythic 

construction, an “imaginary formation”, which reinterprets physical features (in themselves as neutral 

as any others but marked by the social system) through the network of relationships in which they are 

perceived. Not only do we naturalize history, but also consequently we naturalize the social 

phenomena which express our oppression, making change impossible (p. 11).  

 

Witting frisa o conceito-chave que nutre grande parte das noções feministas e que já 

Beauvoir antecipara n’O Segundo Sexo, isto é: o sexo e os mitos que o alicercem, entre 

os quais, a feminilidade, não são mais do que mera construção social a ser 

historicamente contextualizada. As qualidades tradicionalmente associadas ao chamado 

“sexo fraco” – tais como passividade, ternura, modéstia e fragilidade, para citar algumas 

– fundamentam um estereótipo radicado nas diferenças biológicas, que cristaliza a 

identidade de modo a impedir qualquer tipo de mudança. De facto, esse quadro, apesar 

das transformações sociais e culturais ao longo dos anos, persiste numa série de falsas 

crenças que revelam a falácia do imaginário androcêntrico e refletem a visão limitante e 

reducionista sobre as mulheres. 

 

3. Subversões femininas (e feministas) na ficção cassandriana 



5 
 

O aspeto fictício da feminilidade tradicional é exposto de maneira ostensiva na ficção 

cassandriana. Nos romances de Rios, a cultura da feminilidade é geralmente entendida 

como repressiva e castradora, de domesticação do sujeito “mulher” e, por ser tal, 

contestada. A rigidez do modelo feminino heterossexista é criticada de forma 

contundente pelas personagens de Cassandra Rios, muitas vezes divididas entre o 

impulso de se livrar das amarras patriarcais e o imperativo social de se conformar e 

cumprir as obrigações dos discursos normativos, associados à incumbência 

heterossexual do casamento e da procriação. 

Este dilema é particularmente patente nas narrativas centradas nas relações sáficas. 

O peso da heterossexualidade compulsória3 manifesta-se não somente na obrigação 

social à qual todas as mulheres são, por cultura, iniciadas desde cedo, através da 

educação ao papel de mãe e esposa. As personagens homossexuais são sensíveis 

também aos padrões estéticos da feminilidade hegemónica, como acontece com a 

protagonista do romance Eu sou uma lésbica (2006). Flávia, personagem central deste 

Bildungsroman em chave lésbica, ataca e rejeita o padrão da mulher sensual – “vulgar”, 

o termo usado na narração – que recorre ao seu charme sedutor para despertar o 

interesse dos homens. Para diferenciar-se do protótipo heterossexista, assumido no 

romance pelas prostitutas com quem namorou brevemente, e para afastar-se também 

do modelo estético e comportamental das lésbicas masculinas que encontra na sua 

trajetória de desenvolvimento afetivo-sexual, Flávia imagina uma identidade nova para 

si, definindo-se inicialmente como um “criptandro”. 

 

Minha natureza definida. Eu, um criptandro, estendendo raízes, crescendo sob o sol das emoções, 

sob o calor de um olhar, sob a afago de um hálito perfumado sussurrando frases de amor sonhadas 

nas noites de solidão. Eu não gostava da palavra lésbica, e identifique-me nos estudos de botânica com 

o criptandro, sentindo bem guardado dentro da boca o meu órgão sexual não aparente (Rios, 2006, p. 

61). 

                                                           
3 Tal como teorizada por Adrienne Rich, no ensaio “Heterossexualidade compulsória e existência 

lésbica” (2012), a noção faz referência ao sistema de imposição da heterossexualidade enquanto única 
orientação sexual natural e válida para as mulheres – conceito que, segundo a autora, o movimento 
feminista dos anos 1980 se recusava a considerar, nas suas análises da desigualdade entre os géneros, 
como outro eixo de opressão na experiência feminina. A heterossexualidade, no pensamento lésbico-
feminista, é concebida como uma instituição que contribui para a subordinação feminina, já que o seu 
reforço se torna num “meio de assegurar o direito masculino de acesso físico, econômico e emocional” 
(Rich, 2012, p. 34) às mulheres. 



6 
 

 

A metáfora do criptandro corresponde à emergência de um género alternativo, 

indefinível na perceção binária dos sexos convencionais, mas que se enquadra e se 

explica dentro da dimensão queer, e que se traduz em práticas de género que fogem da 

constrição heteronormativa, até nas interações sexuais. 

O assunto do prazer sexual também adquire grande significação no percurso de 

transgressão e transformação feminina, sobretudo de objeto passivo para sujeito ativo 

do desejo, capaz de explorar, às vezes sem culpa, a sua própria sexualidade. Presente nas 

poucas histórias de amor heterossexual que Rios escreveu, como Carne em delírio 

(1948)4, é, porém, no romance lésbico que realmente se põe em destaque a agência 

romântico-sexual das mulheres. As personagens sáficas ocupam um lugar que seria 

reservado, segundo os preceitos heteropatriarcais, somente ao papel masculino. N’O 

gamo e a gazela (1959), onde as dinâmicas amorosas concretizam essa inversão dos 

papéis de género, é a personagem de Dafne, mulher casada, mas que mantém “casos” 

com jovens mulheres fora do casamento, a desempenhar a função de subversão das 

regras heteropatriarcais. Na sua descrição, feita a partir do ponto de vista da 

protagonista Calíope, Dafne encarna o espírito “másculo”, sedutor e conquistador; 

corresponde ao ideal de mulher que protagonista procura: “dominadora, firme, otimista, 

corajosa, desembaraçada, ativa na conquista” (1959, p. 58), todas características 

tradicionalmente atribuídas à contraparte masculina. Ao mesmo tempo, pormenor 

fundamental na visão de Calíope, deve manter intata a sua estética de mulher feminina. 

Outro aspeto subversivo na literatura de Rios é o questionamento da ligação entre os 

padrões de feminilidade e o sexo feminino, ou seja, a correspondência entre gênero e 

sexo biológico. Esse questionamento manifesta-se no romance Georgette, publicado 

pela primeira vez em 1956, e do qual uso a edição de 1973. O título vem do nome que a 

personagem protagonista, uma mulher travesti, escolhe para si no percurso de 

redescoberta da sua própria identidade de género: Georgette. Apesar de se tratar de 

uma história trágica, de estigmatização, de violência e de sofrimento causados pela 

impossibilidade da protagonista de viver a sua existência na serenidade da aceitação 

social – algo que a levará à morte por suicídio –, há momentos, faíscas de felicidade 

                                                           
4 Segundo romance de Rios, que narra da vida sentimental de Cristina, uma jovem mulher de classe 

abastada que enfrenta os preceitos e as diferenças de classe para perseguir o seu sonho de amor. 



7 
 

passageira, que externam o prazer e a satisfação de Georgette ao ter finalmente 

encontrado a si mesma. 

O que surpreende, nesta frágil narração do florescimento de uma subjetividade trans, 

é como a confirmação da transformação de Georgette passe pelo olhar crítico masculino, 

como se procurando aprovação e validação. E, de facto, é o que a perspetiva 

androcêntrica proporciona no romance, pois é em conformidade com os valores 

patriarcais que a feminilidade tradicional é moldada. Os excertos apresentados em 

seguida refletem os pontos de vista de dois amantes da protagonista, Clóvis e Lucas. 

 

Operara-se uma transformação tão grande naquela criatura, que dificilmente lograriam reintegrá-

la à sua antiga personalidade. Era uma mulher. Fizera-se mulher. 

A criatura meiga, dócil, cordata, tornara-se mulher. […]  

Clóvis gostava de exibi-la, de mostrá-la aos amigos que vinham de longe, de outras cidades, até do 

Rio de Janeiro, para conhecer a sua belíssima amante […]. Eram o Imperador e a sua amada no reino 

dos pederastas.  

Ela não fazia outra coisa a não ser pentear as cinco perucas nas cabeças de madeira. Vivia diante 

do espelho e todo o seu trabalho consistia na arte de se fazer bela, cada vez mais atraente e elegante 

(Rios, 1973, p. 77). 

[…] 

Lucas, aos poucos, ia se deixando prender nas peias do seu fascínio. Cada dia que passava era uma 

nova mulher que o esperava, mais bela, mais cheia de encantos, mais fatal. Georgette vivia para aquilo, 

estudando, planejando, transformando-se com as perucas loiras, matizadas, castanhas, negras, 

perfumadas, e as colocava de um jeito tal e com tamanha arte, que Lucas chegara a acreditar que eram 

os próprios cabelos que ele submetia a tinturas e novos penteados. Vestia maiôs colantes, meias 

rendadas, andava pelo apartamento como uma vedete num palco. Georgette realmente representava 

(p. 190). 

 

O último fragmento conclui-se com uma frase emblemática: “Georgette realmente 

representava”. Nas primeiras páginas do volume Fatos e Mitos que compõe O segundo 

sexo, Simone de Beauvoir (1970) afirma que “todo ser humano do sexo feminino não é 

[…] necessariamente mulher; cumpre-lhe participar dessa realidade misteriosa e 

ameaçada que é a feminilidade” (p. 7). Nestas palavras, é possível captar a semente 

subversiva do pensamento beauvoiriano, que remete para o aspeto quimérico das 



8 
 

categorias sexuais e, a título complementar, de género. Reformulando a afirmação a 

partir de uma perspetiva diferente – oposta, se se pensar em termos dualistas –, pode-

se asseverar que nem todos os seres humanos de sexo masculino são necessariamente 

homens. Entende-se aqui o termo “sexo” apenas na sua aceção biológica, dissociado de 

qualquer valor determinado social e culturalmente – ou seja, aquele valor que define o 

género. 

Georgette participa, nas palavras de Beauvoir, na realidade feminina e faz-se mulher 

no instante em que começa a usar roupa de mulher e produtos de maquilhagem, estiliza 

as perucas em penteados que acompanham as mais sensuais tendências estéticas, adota 

uma linguagem corporal que expressa elegância, ternura e fragilidade; em outras 

palavras, quando recria uma imagem de si em conformidade com os padrões de beleza 

e de comportamento tradicionalmente femininos. A incorporação de práticas 

convencionalmente conhecidas como femininas permite-lhe realizar a sua própria 

verdade: ser mulher. É uma representação que deixa muito a pensar e levanta dúvidas, 

bem como uma certa inquietação, no que concerne a maneira com que as obrigações 

patriarcais norteiam a construção identitária dos géneros nos diversos âmbitos que 

compõem a realidade. A este propósito, manifesta-se Emi Koyama em The Transfeminist 

Manifesto (2003). 

 

Trans women in particular are encouraged and sometimes required to adopt the traditional 

definition of femininity in order to be accepted and legitimatized by the medical community, which has 

appointed itself as the arbiter or who is genuinely woman enough and who is not. Trans women often 

find themselves having to “prove” their womanhood by internalizing gender stereotypes in order to 

be acknowledged as women or to receive hormonal and surgical interventions. This practice is 

oppressive to trans and non-trans women alike, as it denies the uniqueness of each woman (p. 246). 

 

Contudo, sempre fazendo apoio nas contribuições de Koyama, corrobora-se a ideia 

de que as mulheres – reais ou imaginárias – “should not be accused of reinforcing gender 

stereotypes for making personal decisions, even if these decisions appear to comply with 

certain gender roles” (ibid.). Alargando a reflexão para o texto literário, da mesma forma, 

uma obra de ficção que verte assuntos ligados à esfera da sexualidade não pode se 

responsabilizar pelas situações de opressão que está meramente a representar – a não 



9 
 

ser que esteja, de facto, alimentando visões preconceituosas. Considerando o caso de 

romances em que as questões trans são retratadas a partir do protagonismo de 

personagens transgénero, ainda hoje sub-representadas, é preciso traçar uma distinção 

entre narrações em linha com pensamentos patologizantes e narrações em que as 

personagens são representadas com o cuidado e o propósito de desconstruir os falsos 

mitos e os preconceitos em torno das existências trans. 

O caso do romance Georgette é um exemplo de reprodução literária da 

performatividade de género tal como concebida pelo pensamento de Judith Butler, em 

Problemas de gênero. Feminismo e a subversão da identidade (2003) – ou seja, a 

apropriação e a repetição de uma série de práticas normativas que definem, neste caso, 

a identidade feminina. Tais performatividades, como afirma Berenice Bento, 

 

[…] teriam o efeito de fazer proliferar diversas configurações do gênero, como camadas sobrepostas 

de ressignificação do masculino e do feminino, em um movimento contínuo de produção de metáforas 

que, simultaneamente, podem desestabilizar a identidade substantiva e privar as narrações 

naturalizadas da heterossexualidade do seu protagonismo central (2006, p. 95). 

 

Embora perseguindo imperativos homogeneizantes, a feminilidade de Georgette 

floresce e expande-se num terreno, na altura, exclusivamente governado pela ordem 

biológica. Repare-se que há, na base da sua performatividade de género, um estudo 

meticuloso – a “arte de se fazer bela” –, o qual implica um grande esforço para recriar a 

imagem do feminino ideal do imaginário androcêntrico, algo que não surge de forma 

natural e espontânea, mas que sim é produto da imposição de padrões estético-

comportamentais ao género feminino. Ao adotar as práticas acima mencionadas, à volta 

das quais se constrói o feminino, Georgette acaba por gerar um curto-circuito no sistema 

de sexo/género: a sua subjetividade desmente o mito da feminilidade tradicional 

enquanto característica inata da mulher cisgénero e heterossexual para traçar um 

itinerário alternativo.  

 

4. Conclusão 

Entretanto, torna-se incontornável encarar um desafio na análise da obra 

cassandriana: os questionamentos à ideologia heteropatriarcal operados por Rios não 



10 
 

concretizam plenamente o seu potencial perturbador. Embora a crítica literária queer da 

primeira década de 2000 tenha louvado a visão progressista de Rios – como apontado 

por Rick Santos (2005) e Amara Moira (2021), que a consideram “precursora da literatura 

gay e lésbica” e uma “visionária” –, a sua obra, em diversos aspetos, continua a ser 

reflexo de seu tempo. 

Se se analisar a literatura cassandriana de acordo com as metodologias 

contemporâneas, sensíveis às reivindicações identitárias de sujeitos LGBTAI+/queer, a 

crítica de Rios não se revela totalmente abrangente. As suas protagonistas representam 

um protótipo bem específico de mulher. Frequentemente, trata-se de personagens 

adolescentes ou jovens adultas, cisgénero, brancas, de classe média ou abastada – 

características, estas, que definem todo um conjunto de privilégios que não permitiria, 

à primeira vista, aprofundar a intricada rede de opressões que são constitutivas das 

subjetividades queer, se não mesmo a partir da sua manifesta falta, levando a uma crítica 

da negatividade e da ausência tal como foi pensada por Resende em Negatividade e 

fracasso em Cassandra Rios: repensando afetos queer (2022). Neste trabalho, o autor 

frisa a necessidade de “encarar os comentários transfóbicos, homofóbicos, gordofóbicos 

e xenófobos que retratam não só a conivência da obra com valores apregoados pelo 

senso comum, como também possíveis expressões autênticas do conservadorismo da 

autora” (p. 90). 

Entrelaçada a esta análise, apresenta-se outra questão relevante, mais específica: na 

grande maioria dos romances sáficos, as lésbicas cassandrianas são mulheres cisgénero 

que interagem exclusivamente com mulheres cisgénero – uma peculiaridade que pode 

ser interpretada como um reflexo da dificuldade da autora em integrar plenamente as 

mulheres trans na categoria sociocultural de mulheres. As personagens travestis, como 

a protagonista do romance Georgette, também revelam essa limitação ao adotarem uma 

feminilidade hiperbólica e, sobretudo, ao manterem apenas relacionamentos 

heterossexuais. No ensaio “Fizera-se mulher”: Cassandra Rios, visionária maldita (2021), 

Moira debruça-se sobre o uso dos pronomes com que a narração se refere a Georgette, 

uma mistura entre termos masculinos e femininos que, segundo a investigadora, pode 

indicar tanto uma tentativa de transmitir sentimentos de hesitação e incerteza da 

protagonista relativamente à sua identidade trans em devir, como também insinuar 

“uma certa resistência da narradora em reconhecer a mulheridade de Georgette” (p. 12). 



11 
 

Insinua-se assim a suspeita de que as mulheres trans não sejam consideradas 

“suficientemente” mulheres, no pensamento cassandriano, para participar no exclusivo 

quadro por ela delineado do amor lésbico “genuíno”, em que as personagens lésbicas 

mantêm inalterada uma suposta essência feminina que parece corresponder com a 

dimensão biológica e que, por isso, se recusa em admitir a presença do pênis na 

intimidade romântico-sexual entre mulheres, como se repara em vários romances da 

autora. 

Por outro lado, é necessário, se não até imprescindível, considerar o contexto 

histórico e cultural no qual a autora escrevia e publicava, vários anos antes do 

surgimento das teorias queer e do processo de renovação no entendimento da noção 

do género – com a sua consequente expansão para além do binarismo – no âmbito dos 

estudos feministas, impulsionado pelas perspetivas queer e transfeministas. A subversão 

da feminilidade proposta por Rios nem sempre é plenamente realizada. Todavia, numa 

conjuntura histórica como a do regime civil-militar de 1964-1985, marcada pela forte 

repressão e moralização, Cassandra Rios soube colocar e manter, no centro da sua 

narrativa, figuras de mulheres, queer e cishetero, que assumem o controle da sua 

própria sexualidade, numa obra que, durante décadas, tem abalado as construções 

tradicionais de feminilidade do seu tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Referências bibliográficas 

Beauvoir, S. d. (1970). O segundo sexo, Vol. I. Fatos e Mitos. Difusão Europeia do Livro. 

Bento, B. (2006). A reinvenção do corpo. Sexualidade e gênero na experiência transexual. Garamond. 

Bordo, S. (1993). The Body and the Reproduction of Femininity. In Unbearable Weight: Feminism, Western 

Culture, and the Body (pp. 165-184). University of California Press. 

Butler, J. (2003). Problemas de gênero. Feminismo e a subversão da identidade. Civilização Brasileira. 

Koyama, E. (2003). The Transfeminist Manifesto. In R. Dicker, & A. Piepmeier (Eds.), Catching a Wave: 

Reclaiming Feminism for the Twenty-First Century (pp. 244-259). Northeastern University Press. 

Resende, M. B. M. (2022). Negatividade e fracasso em Cassandra Rios: repensando afetos queer. Revista 

Crioula, 30, 78-96. https://doi.org/10.11606/issn.1981-7169.crioula.2022.198311  

Moira, A. (2021). “Fizera-se mulher”: Cassandra Rios, visionária maldita. Cadernos De Literatura 

Comparada, 43, 11-19. https://doi.org/10.21747/21832242/litcomp43a1.  

Santos, R. (2005). Apresentação crítica e atualizada desta edição. In C. Rios, Uma mulher diferente. 

Brasiliense. 

Rich, A. (2012). Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Bagoas – Estudos Gays: Gêneros E 

Sexualidades, 4(05), 17-44. https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309  

Rios, C. (1950). Carne em delírio (8ª edição). Record. 

Rios, C. (1973). Georgette (13ªedição). Mundo Musical. 

Rios, C. (1981). O gamo e a gazela. Record. 

Rios, C. (2006). Eu sou uma lésbica (2ª edição). Azougue editorial. 

Wittig, M. (1992). One Is Not Born a Woman. In M. Wittig, The Straight Mind and Other Essays. Beacon 

Press. 

https://doi.org/10.11606/issn.1981-7169.crioula.2022.198311
https://doi.org/10.21747/21832242/litcomp43a1
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309

