
1 

Análise da Lei 11.645 (2008) à luz do feminismo decolonial      

Marcela Ferreira Oliveira1 

 

Resumo 

Este ensaio tem como proposta analisar a Lei nº 11.645 (2008) sob a à luz do 

feminismo decolonial. Para isso, o texto aborda a importância da Lei nº 11.645 (2008), 

que inclui no currículo escolar o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena, 

como um passo crucial para desafiar a hegemonia eurocêntrica do conhecimento. O 

feminismo decolonial é apresentado como uma lente crítica que destaca a necessidade 

de representatividade e desconstrução das estruturas de poder que marginalizam 

mulheres negras e indígenas. Além disso, discute-se o epistemicídio racial, que silencia 

e exclui os saberes e culturas afro-brasileiras e indígenas do currículo educacional. Por 

fim, a pedagogia crítica é mencionada como uma abordagem essencial para desmantelar 

as hierarquias de poder presentes na educação e promover uma reflexão profunda sobre 

identidade, conhecimento e relações sociais. Esses elementos convergem para a 

necessidade de uma educação verdadeiramente decolonial, inclusiva e antirracista. 

Palavras-chave: Lei nº 11.645 (2008); Feminismo Decolonial; Epistemicídio Racial; 

Pedagogia Decolonial Crítica. 

 

 

 

 

  

                                                           
1 Professora efetiva na área de Gestão no Instituto Federal de Brasília, campus Brasília, Brasil. 

Doutoranda em Estudos Feministas, Centro de Estudos Sociais /Faculdade de Letras - Universidade de 
Coimbra, Portugal. 

E-mail para contato: marcela.oliveira@ifb.edu.br 



2 

1. Introdução 

No estudo de Nilma Gomes (2017) sobre o papel do Movimento Negro no Brasil, ela 

destacou que o movimento desempenha um papel educativo fundamental na 

estrutura do país. Ao longo de anos de pesquisa, a autora explorou o histórico dos 

Movimentos Negros no Brasil, especialmente sob uma perspectiva educacional 

emancipatória. Gomes (2017) argumenta que o Movimento Negro não apenas se 

envolve em lutas sociais, mas também contribui para a formação de novos líderes 

políticos e para a criação de novos conhecimentos. 

Essa perspectiva acadêmica de Nilma Gomes é refletida na prática, como foi 

evidenciado pela Marcha de Zumbi (Memorial da democracia, 1995), em 1995, que 

representa um marco significativo no Movimento Negro brasileiro. Essa mobilização 

demonstrou a busca por igualdade e reconhecimento das contribuições da população 

afrodescendente, destacando a necessidade de políticas afirmativas para enfrentar a 

exclusão e promover a inclusão social e educacional dos negros no Brasil. 

Um dos desdobramentos importantes da Marcha de Zumbi foi a intensificação do 

debate sobre ausência de políticas públicas para a população negra, como o 

reconhecimento e destaque para a história e cultura afro-brasileira. Essa discussão 

pressionou o congresso e levou à criação e promulgação da Lei nº 10.639, 09 de janeiro 

de 2003, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) – Lei nº 

9.394, de 20 de dezembro de 1996 – para incluir no currículo oficial da rede de ensino a 

obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana em todas as 

escolas, públicas e privadas, do ensino fundamental e médio. 

A Lei nº 10.639 (2003) foi atualizada pela Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008, que 

incluiu, também, a obrigatoriedade do estudo da história e cultura indígena. A redação 

da Lei nº 11.645 (2008) estabelece que: 

 

Art. 26-A.  Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio, públicos e privados, 

torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena. 

§ 1o O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos aspectos da história e 

da cultura que caracterizam a formação da população brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, 

tais como o estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos povos indígenas no 



3 

Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o negro e o índio na formação da sociedade nacional, 

resgatando as suas contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes à história do Brasil. 

§ 2o Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos indígenas brasileiros 

serão ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de educação artística 

e de literatura e história brasileiras. 

 

Essa legislação é um importante passo na redefinição das diretrizes curriculares para 

o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena. Seu objetivo principal é 

promover a compreensão da formação da sociedade brasileira a partir dos dois grupos 

étnicos mencionados, destacando a importância do negro e do indígena na construção 

da identidade nacional. Conforme previsto pela própria Lei, busca-se recuperar as 

contribuições desses grupos em áreas sociais, econômicas e políticas que moldaram a 

história do Brasil. 

As alterações na LDB orientam os educadores a enfatizar, em suas práticas 

pedagógicas, a influência da cultura afro-brasileira e indígena como elemento 

fundamental na formação da sociedade brasileira. Isso implica reconhecer os negros 

como agentes históricos e valorizar as obras e ideias de importantes intelectuais negros 

e indígenas brasileiros, além de abordar aspectos culturais como música, culinária, dança 

e religiões de origem africana e indígena. 

Ao analisarmos a implementação da Lei nº 11.645 (2008), podemos compreender 

melhor a valorização e ressignificação das raízes africanas e indígenas, que contribuem 

para a rica diversidade cultural do Brasil. Nesse sentido, é fundamental refletir sobre a 

importância de conhecermos os conteúdos relacionados às culturas afro-brasileiras e 

indígenas. Compreender nossa história é essencial para entender nossa identidade e 

vislumbrar nosso potencial futuro. 

Além disso, uma análise interseccional à luz do feminismo decolonial destaca a 

importância da representatividade nas discussões sobre história e cultura afro-brasileira 

e indígena no currículo escolar. Mulheres negras e indígenas enfrentam múltiplas formas 

de opressão que são frequentemente invisibilizadas nas narrativas dominantes. 

Portanto, é fundamental que a implementação da Lei nº 11.645 (2008) leve em 

consideração essa interseccionalidade, garantindo a inclusão de perspectivas diversas e 

a amplificação das vozes das mulheres marginalizadas. Isso implica não apenas incluir 



4 

seus relatos e contribuições históricas, mas também questionar as estruturas de poder 

que perpetuam sua exclusão e subalternização. O objetivo da pesquisa é de caráter 

exploratório, pois se trata de um capítulo do trabalho de tese, que ainda está em 

desenvolvimento, que busca dialogar conceitos latino americanos, especialmente da 

autora Lélia Gonzalez, com as políticas afirmativas brasileiras.  

 

2. A importância de um feminismo decolonial  na educação antirracista 

Os dados mais atuais do Censo Escolar (2023), em 2022, nos mostram     que cerca de 

54% das crianças e adolescentes matriculadas no ensino fundamental e de ensino médio 

das redes públicas e privadas     de ensino são pretas e 1,4% são indígenas. Esse número 

é representativo, principalmente se compararmos com os dados do último Censo 

realizado no Brasil, que mostra que 55,5% da população brasileira se autodeclara negra 

(pretos e pardos)2 e 0,6% se autodeclaram indígena (Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística - IBGE, 2023). Os dois grupos étnicos representam mais da metade da 

população brasileira, mas mesmo sendo maioria não tem suas histórias e culturas 

representadas, celebradas e recontadas em ambiente escolar. Sendo necessário uma 

legislação que obrigue as entidades de ensino a incluir o estudo da história e cultura 

afro-brasileira e indígena e, assim, tentar garantir uma educação mais inclusiva e 

representativa. 

Nesse sentido, o feminismo decolonial oferece uma perspectiva fundamental para 

aprofundar a análise da Lei nº 11.645 (2008) e suas implicações para a construção de 

uma educação verdadeiramente antirracista e inclusiva. Essa vertente do feminismo 

questiona não apenas a exclusão histórica dos saberes e das experiências das mulheres 

negras e indígenas, mas também as formas como o patriarcado e o racismo se 

entrelaçam para perpetuar a opressão e a marginalização. 

Segundo Vergès (2020) o feminismo decolonial se posiciona contra o capitalismo e o 

imperialismo, reconhecendo que esses sistemas perpetuam a exploração e a opressão 

das mulheres, especialmente as mulheres do Sul Global. Ele denuncia políticas de 

                                                           
2 Conforme o IBGE (2022), o termo ‘pardo’ foi definido como as pessoas que se identificam com a 

combinação de duas ou mais raça ou cor, já o termo ‘preto’, foi definido por aquelas pessoas que se 
identificam com predominância de traços fenótipos afrodescendentes manifestados como pela cor mais 
escura da pele. 



5 

desapropriação, colonização, extrativismo e destruição da vida, destacando a 

interconexão entre as lutas feministas e as lutas anticapitalistas e anticoloniais. O que 

incluia forma como as histórias são contadas e por qual perspectiva ela é contada. 

A história dos negros no Brasil é frequentemente contada sob a ótica do colonizador, 

refletindo uma narrativa dominante que minimiza ou distorce as contribuições e 

experiências desse grupo. Ao longo dos anos, essa perspectiva foi sendo perpetuada e 

reproduzida nos currículos escolares, nos meios de comunicação e na cultura em geral. 

Essa abordagem tende a destacar apenas os aspectos que favorecem a visão 

eurocêntrica da história, marginalizando as vozes e experiências dos negros e negras. 

Uma das maneiras pelas quais essa visão colonizadora se manifesta é na falta de 

representação e reconhecimento das contribuições dos negros para a formação da 

identidade nacional. María Lugones (2008) argumenta que é fundamental identificar e 

confrontar a colonialidade do poder como um passo essencial para alcançar a justiça e a 

igualdade. A autora explica que colonialidade se desenvolve a partir da compreensão 

das relações de poder e dominação colonial que influenciam profundamente as 

dinâmicas de gênero e sociais em contextos coloniais e pós-coloniais. Por isso, lutamos 

para evitar a exclusão histórica e intelectual das mulheres não brancas dos movimentos 

de libertação em prol das mulheres.  

Podemos extrapolar esse conceito e fazer alusão a exclusão em contexto educacional, 

onde os conteúdos sobre história e cultura afro-brasileira foram negligenciados ou 

tratados de forma superficial ao longo dos anos, contribuindo para o epistemicídio racial. 

O termo foi redefinido pela escritora e filósofa brasileira Sueli Carneiro (2005), que 

conceituou epistemicídio racial como o processo de apagamento e silenciamento dos 

conhecimentos, memórias e culturas afro-brasileiras, indígenas e quilombolas no 

contexto brasileiro. Esse apagamento ocorre não apenas por meio de uma imposição do 

conhecimento hegemônico eurocêntrico que perpetua estereótipos e hierarquias 

racistas, mas também pela exclusão de suas narrativas históricas e culturais dos 

currículos educacionais. 

De acordo com Vergès (2020) é crucial criticar os epistemicídios para compreender as 

dinâmicas de poder e conhecimento que moldaram e continuam a moldar nossa 

sociedade. A autora explica que, através de uma lente decolonial, exploramos como 

sistemas de opressão têm historicamente silenciado e marginalizado saberes, estéticas 



6 

e povos inteiros, relegando-os à invisibilidade e negando sua contribuição para a 

construção do conhecimento humano. Neste contexto, emerge a necessidade de 

questionar e desafiar as estruturas de poder que perpetuam a hegemonia do 

conhecimento ocidental, rejeitando a narrativa eurocêntrica que marginaliza e 

desvaloriza outras formas de sabedoria e expressão cultural.  

Para Vergès (2020), os feminismos de política decolonial surgem como agentes 

importantes nesse processo, buscando resgatar e valorizar os saberes e experiências das 

mulheres marginalizadas, reconhecendo as interseções entre raça, gênero, classe e 

sexualidade. No entanto, essa crítica não se limita apenas ao conhecimento acadêmico, 

mas se estende também às práticas sociais e políticas que perpetuam a opressão e a 

exclusão. A pedagogia decolonial crítica propõe uma abordagem transversal e 

contextualizada, que busca desmantelar as hierarquias de poder e revelar as redes de 

opressão presentes nas estruturas sociais, econômicas e culturais (Vergès, 2020). 

Ademais, ainda segundo Vergès (2020), a pedagogia decolonial crítica é uma 

abordagem educacional que visa desafiar as estruturas de poder coloniais presentes no 

sistema educacional e promover uma reflexão profunda sobre as relações de poder, 

conhecimento e identidade. Ela emerge como uma resposta à necessidade de 

desconstruir as narrativas hegemônicas que perpetuam a marginalização, a opressão e 

a exclusão de certos grupos sociais. Essa pedagogia reconhece que os sistemas 

educacionais foram historicamente utilizados como ferramentas de colonização, 

impondo uma visão de mundo eurocêntrica e desvalorizando outros saberes e culturas. 

Portanto, a pedagogia decolonial crítica propõe uma ruptura com esse modelo, 

buscando reconhecer e valorizar a diversidade de perspectivas e conhecimentos. 

A pedagogia decolonial crítica não se limita apenas ao conteúdo curricular, mas 

permeia todas as dimensões da prática educativa, desde a seleção de materiais didáticos 

até as interações em sala de aula. Essa abordagem permite que os educadores e alunos 

questionem as estruturas de poder presentes no ambiente escolar e explorem novas 

formas de conhecimento e aprendizado. O que se a linha ao propósito da Lei nº 11.645 

(2008) ao trazer a obrigatoriedade de se estudar, desde o início da formação escolar, a 

história e cultura afro-brasileira e indígena. 

Além disso, a pedagogia decolonial crítica visa desmantelar as hierarquias de poder e 

revelar as redes de opressão presentes nas estruturas sociais, econômicas e culturais. 



7 

Isso envolve uma análise cuidadosa das relações entre raça, gênero, classe e outras 

formas de identidade, bem como uma reflexão sobre como essas relações se manifestam 

no contexto educacional. Logo, ao promover uma educação mais inclusiva e plural, a 

pedagogia decolonial crítica busca criar espaços de aprendizado onde todas as vozes são 

valorizadas e respeitadas. Isso significa reconhecer e enfrentar os desafios e as injustiças 

que afetam comunidades historicamente marginalizadas, bem como buscar formas de 

transformar o sistema educacional para torná-lo mais justo e igualitário para todos. 

 

3. Desafios e perspectivas de rompimento do “lugar de negro” 

Por fim, além dos avanços proporcionados pela Lei nº 11.645 (2008), é essencial 

reconhecer os desafios persistentes no contexto educacional brasileiro, especialmente 

quando examinados à luz do feminismo decolonial. Esta abordagem crítica revela a 

necessidade de uma desconstrução mais profunda das estruturas de poder que 

perpetuam a marginalização das vozes femininas, especialmente as de mulheres negras 

e indígenas. Embora a inclusão de conteúdos afro-brasileiros e indígenas seja um passo 

importante, é fundamental considerar como essas narrativas são apresentadas, quem as 

representa e como são integradas às práticas pedagógicas de forma a desafiar a 

hierarquia do conhecimento eurocêntrico. 

A Lei nº 11.645 (2008) não estabelece normas específicas para sua execução e 

práticas de acompanhamento minucioso nas instituições, o que pode acarretar em uma 

aplicação parcial ou, em casos mais extremos, desvio total do que foi prescrito. Sem um 

devido acompanhamento e punições para os casos que se desvirtuam da legislação, o 

racismo pode encontrar portas abertas em instituições que já sinalizavam problemas 

com essa temática. Não é incomum encontrar livros didáticos dos anos 90 (ou até mais 

recentes) que romantizem a colonização, pontuando o lugar de negros e indígenas à 

margem da sociedade, com preconceitos e esteriótipos floclorizados. 

A autora Lélia Gonzalez e o pesquisador Carlos Hasenbalg escreveram um livro 

publicado originalmente em 1982 com o título Lugar de negro, que traz reflexões 

importantes na compreensão do racismo e, sobretudo, possibilita um paralelo no 

contexto da pesquisa, sobre como o preconceito e a discriminação racial no ambiente 

escolar. No livro, Gonzalez e Hasenbalg (2022) destacam que a desigualdade no 

tratamento entre pessoas negras e brancas se manifesta dentro de diversas instituições 



8 

— públicas, privadas, políticas, educacionais, religiosas, entre outras.  Nesse sentido, é 

pertinente recorrer à teoria do lugar natural de Aristóteles, segundo a qual o grupo 

dominante tende a ocupar os melhores espaços físicos e geográficos, com maior acesso 

à moradia digna e qualidade de vida. No Brasil, esse "lugar natural" foi historicamente 

imposto à população negra de forma oposta, relegando-a a condições de vulnerabilidade 

e exclusão. Pessoas negras enfrentam, ainda hoje, obstáculos significativos em relação à 

mobilidade urbana, moradia, saúde, educação e inserção no mercado de trabalho, 

apesar de serem cidadãs brasileiras. Essa perspectiva se alinha à realidade vivida por 

trabalhadores negros descendentes de africanos escravizados, trazidos ao país para 

desempenhar funções laborais sem acesso aos direitos básicos de uma vida digna 

(Gonzalez & Hasenbalg, 2002). 

Após anos de implementação da Lei nº 11.645 (2008), o que se tem hoje é a 

visualização de que a legislação é capaz de possibilitar uma mudança de perspectiva 

desse “lugar natural” de pessoas negras na sociedade. Contudo, ao mesmo tempo 

percebemos que sem ferramentas para acompanhar o cumprimento da Lei em sua 

completude e, sobretudo, sem incorporar a sociedade em processos educativos amplos, 

que transcendam o espaço escolar e alcancem todos os meios sociais, corre o risco da 

Lei pode ser apenas mais uma legislação rasa sem aplicabilidade. 

O conhecimento sobre a história e a cultura afro-brasileira e indígena precisa ser 

incorporado de forma natural, e não apenas como uma exigência legal — especialmente 

em uma sociedade multicultural. Essa abordagem implicaria na efetivação de um 

conjunto de leis que regulam, de fato, a política indigenista e afro-brasileira no país. 

Contudo, há uma contradição evidente: o próprio Estado que impõe a 

obrigatoriedade do ensino da História e Cultura Afro-brasileira e Indígena não assegura 

plenamente, por exemplo, os direitos territoriais e a participação livre dos povos 

indígenas, o que acaba gerando tensões e conflitos. A escola, em vez de ser um espaço 

de valorização desses saberes, muitas vezes reproduz as tensões sociais presentes em 

seu entorno. Em um país multicultural, a interculturalidade não pode ser opcional — ela 

deve constituir a base de todo processo educativo. 

 

4. Conclusão 



9 

Sob essa perspectiva, a análise da Lei nº 11.645 (2008) suscita reflexões sobre o 

processo de descolonização do conhecimento e o combate ao epistemicídio. A narrativa 

histórica dominante tende a ser eurocêntrica e patriarcal, relegando as contribuições das 

mulheres negras e indígenas a um plano secundário ou excluindo-as completamente. 

Portanto, a implementação efetiva da lei requer não apenas a inclusão de conteúdos, 

mas uma revisão crítica dos currículos escolares para garantir uma representação 

autêntica e respeitosa das histórias e culturas afro-brasileiras e indígenas, reconhecendo 

o papel central das mulheres nessas narrativas. 

Olhando para o futuro, o feminismo decolonial oferece direcionamentos valiosos para 

orientar políticas e práticas educacionais mais inclusivas e emancipatórias, fugindo do 

conhecimento colonial e partindo de uma perspectiva nossa. A implementação da Lei nº 

11.645 (2008) deve ser acompanhada por esforços contínuos para enfrentar as 

estruturas de poder coloniais que perpetuam a marginalização das mulheres negras e 

indígenas. Isso requer uma abordagem holística que considere não apenas a inclusão de 

conteúdos, mas também a formação de professores, a revisão de materiais didáticos e a 

promoção de espaços de diálogo e reflexão que valorizem a diversidade de perspectivas 

e experiências. Assim, podemos caminhar em direção a uma educação verdadeiramente 

decolonial e antirracista, onde todas as mulheres tenham sua voz e história respeitadas 

e celebradas. 

 

  



10 

Referências bibliográficas 

Alteração na Lei n.º 9.394, de 20 de dezembro de 1996, Lei nº n.º 10.639, 9 de jan. de 2003. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm 

Alteração na Lei n.º 9.394, de 20 de dezembro de 1996, Lei n.º 11.645, 10 de março de 2008.  

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm 

Carneiro, S. A. (2005). A construção do outro como não-ser como fundamento do ser [Tese de 

doutoramento, Universidade de São Paulo]. Universidade de São Paulo. 

Censo Escolar. (2023). Censo escolar da educação básica 2022: Resumo técnico. Instituto Nacional de 

Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira. 

https://download.inep.gov.br/educacao_superior/censo_superior/documentos/2021/apresentacao_

censo_da_educacao_superior_2021.pdf 

Gomes, N. L. (2017). O movimento negro educador: Saberes construídos na luta por emancipação. Vozes. 

Gonzalez, L., & Hasenbalg, C. (2002). Lugar de negro (2ª ed.). Vozes. 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. (2022). Desigualdades sociais por cor ou raça no Brasil: 

Coordenação de População e Indicadores Sociais. 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-

raca.html 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. (2023). Censo demográfico 2022. 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/trabalho/22827-censo-demografico-2022.html 

Lei  de Diretrizes e Bases da Educação Nacional, Lei n.º 9.394, Diário Oficial da União, 20 de dez. de 1996. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. 

Lugones, M. (2008). Colonialidade e gênero. Tabula Rasa, 9, 73–102. 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?pid=S1794-24892008000200006&script=sci_abstract&tlng=pt 

Memorial da Democracia. (1995). Marcha Zumbi reúne 30 mil em Brasília: O combate ao racismo entra na 

agenda política do país. http://memorialdademocracia.com.br/card/marcha-zumbi-reune-30-mil-em-

brasilia 

Vergès, F. (2020). Um feminismo decolonial (J. P. Dias & R. Camargo, Trads.). Ubu. 


