
Matar a mãe: as palavras como rito fúnebre em Annie Ernaux1 

Fabrina Martinez  

 

Resumo 

Este texto é um exercício de imaginação que propõe a leitura de Não saí da minha 

noite, obra escrita por Annie Ernaux a partir do luto pelo adoecimento, envelhecimento 

e morte de sua mãe, como um rito de passagem. Começo sumarizando o papel e a 

importância que os saberes localizados desempenham nesta reflexão para, em seguida, 

sustentar como a maternidade e o luto podem ser entendidos como uma margem a ser 

explorada. Partindo das teorias e epistemologias feministas queer, este exercício está 

ancorado no trabalho de teóricas como bell hooks, Judith Butler, Adriana Bebiano e Ana 

Cristina Santos, além de Arnold van Gennep para pensar os ritos. Por fim, faço uma breve 

análise textual e discursiva numa tentativa de compreender como narrativas ancoradas 

no luto mostram como a literatura pode, nestes casos, ser um rito de passagem 

ancorado no indizível revelado: toda mãe morre.  

Palavras-chave: luto; maternidade; ritos fúnebres; narrativas autobiográficas; Annie 

Ernaux  

                                                
1 Trabalho apresentado no 3º Colóquio Internacional de Pós-graduação em Estudos Feministas e de 

Género: Encruzilhadas e Horizontes, realizado em janeiro de 2025, pelo Doutoramento em Estudos 
Feministas da Universidade de Coimbra.  



 

É a minha própria casa, mas creio que vim fazer uma visita a alguém. 

Maria Gabriela Llansol 

 

O passado se amplia quando não se faz pouco caso dele.  

Sara Ahmed 

 

1. Introdução 

Em 1986, a escritora francesa Annie Ernaux, ao escrever sobre a morte de sua mãe, 

ocorrida no dia anterior, perguntou: “Será que vou conseguir sair desta dor?” (Ernaux, 

2023, p. 76). São muitas as autoras que, separadas pelo tempo e pelo espaço, 

escreveram narrativas de não ficção em primeira pessoa a partir do luto pelo 

envelhecimento e morte de suas próprias mães. Há muitos pontos de similaridade entre 

essas obras e meu objetivo neste ensaio é refletir, ou tentar alcançar, como as autoras 

fizeram da palavra escrita um rito para matar e manter viva as próprias mães. A morte 

acontece em etapas. Começa no corpo e depois alcança outras esferas da vida dos vivos 

e dos mortos. A causa mortis é aquilo que acontece no corpo, provocada por causas 

internas ou externas e é necessário que um médico confirme que aquele corpo é um 

corpo morto. Quando isso acontece, a hora da morte de uma pessoa é verbalizada num 

ato médico e essa morte se repete na sociedade com a produção de documentos, como, 

por exemplo, o atestado médico; e nos costumes, com os ritos fúnebres. A morte 

acontece e se repete na linguagem. Considero que seja este o melhor momento para 

pontuar que este ensaio é um exercício de imaginação, reflexão e análise retirado de um 

trabalho ainda em construção, de uma investigação maior. Aqui, quero me concentrar 

em como e o que uma figura importante do feminismo ocidental — a escritora francesa 

Annie Ernaux —, escreveu a partir do luto e pensar como essa autora dá notícias desse 

estado de margem às pessoas vivas e, porque não, às mortas.  

Começo este exercício de imaginação e análise sumarizando o papel e a importância 

que os saberes localizados desempenham nesta reflexão. Segundo, apresento como a 

maternidade e o luto podem ser entendidos como uma margem a ser explorada na 

leitura de obras em que o “Eu” que assina o livro está extremamente próximo do “Eu” 

que protagoniza a narrativa. Centrando-me especificamente na obra Não saí da minha 



noite escrita por Annie Ernaux e publicada em 1997, faço uma breve análise textual e 

discursiva numa tentativa de compreender como as narrativas de mulheres que 

escrevem a partir da própria perda podem nos mostrar como a literatura pode, nestes 

casos, ser um rito de passagem ancorado no indizível revelado: toda mãe morre. 

 

2.  

Ao longo das últimas décadas, cinco para adotar uma precisão perigosa, podemos 

acompanhar o debate sobre os saberes localizados e seu impacto no fazer científico. 

Pensar em saberes localizados é pensar no que foi escrito, em 1995, por Donna Haraway: 

“algumas de nós tentamos manter a sanidade nesses tempos fraturados e fraturantes 

mantendo uma versão feminista da objetividade” (2009, p. 13), enquanto realizamos o 

trabalho teórico porque “o único modo de encontrar uma visão mais ampla é estando 

em algum lugar em particular” (Haraway, 2009, p. 33). Os saberes localizados são uma 

forma de repensar a objetividade no fazer teórico, mas também e sobretudo um 

posicionamento político, um reconhecimento da própria existência, da origem à morte. 

Pensar a partir dos saberes localizados é imaginar um mundo para além do hegemônico, 

da violência, do visível.  

Em Viver uma vida feminista, a pesquisadora e ativista anglo-australiana Sara Ahmed 

(2022) afirma que, ao escrever esse livro, decidiu trabalhar com suas próprias 

experiências porque “o pessoal é teórico.” (2022, p. 27). Sua escolha considerou sua 

experiência de leitura dos trabalhos de bell hooks, Audre Lorde e Gloria Anzaldúa, 

autoras que desenvolveram “uma escrita inspirada pelo cotidiano: os detalhes de um 

encontro, de um incidente, uma celebração, são as fagulhas de um insight.” (Ahmed, 

2022, p. 27). Ao admitir a influência dessas teóricas em seu pensamento crítico, Ahmed 

apresenta seu método e suas referências enquanto sustenta que “uma vida feminista 

ganha existência por meio da escrita” (2022, p. 130). Escrever é um ato de 

insubordinação. O ato de pensar a forma como as mulheres de diferentes classes, raças, 

ou sexualidades registram histórias que, normalmente, ficariam restritas ao ambiente 

doméstico e seriam contadas em reuniões familiares nos almoços de domingo ou datas 

festivas é transformadora porque nos permite olhar para o que tem sido feito, bem 

como, fazer uma revisão da literatura percebendo o que estas narrativas ocultam e 

mostram. Portanto, como as teorias escritas a partir de experiências de margem 



poderiam nos ajudar a pensar como as pessoas são esquecidas, apagadas e silenciadas 

para atender as demandas da maternidade ou do luto, por exemplo? 

A pesquisadora brasileira Maria Collier de Mendonça, no artigo “O Feminismo 

Matricêntrico e o Ativismo Feminista no Motherhood Initiative for Research and 

Community Involvement (MIRCI), liderado por Andrea O’Reilly”, de 2018, aborda o 

conceito de feminismo matricêntrico elaborado pela pesquisadora canadense Andrea 

O’Reilly e apresentado no livro Matricentric Feminism: Theory, Activism, Practice, 

publicado em 2016, no qual O’Reilly propõe a construção de uma teoria, política e 

prática feministas centradas nas experiências maternas, diferenciado a construção 

simbólica e institucional da maternidade da maternagem, que é o ato ou prática diária 

do cuidado, o que não se restringe às mães biológicas. A maternidade, enquanto 

instituição e em qualquer lugar do mundo, “consiste num conjunto de expectativas 

culturais ancoradas na tradição e traduzidas em normas jurídicas, políticas e práticas 

sociais com o objetivo de preservar o lugar indiscutível de uma perspectiva estrita da 

maternidade”, como afirmado pela socióloga portuguesa Ana Cristina Santos (2021, p. 

253-254). Portanto, quando Mendonça (2016) expõe que para O’Reilly é fundamental 

dissociar as categorias “mulher” e “mãe”, ela não só sustenta que o feminismo 

matricêntrico tem como ponto de partida as necessidades e preocupações associadas 

entre essas categorias, mas também afirma que reconhecer a diferença entre elas é 

reconhecer o impacto direto delas nas dimensões psicológicas, sociais, econômicas, 

políticas e culturais das pessoas, afetando identidades e subjetividades, lembrando que 

tanto a categoria “mãe” e “mulher” são geralmente associadas à normatividade, 

heteronormatividade ou cisnormatividade, como apontado por Santos (2021). Pensar 

em maternidade é pensar como as pessoas são afetadas por essa instituição, direta ou 

indiretamente. No caso deste artigo, nas filhas de mães mortas. 

O antropólogo franco-holandês Arnold van Gennep (2012), no livro Os ritos de 

passagem, publicado em 1909, afirma que “nada varia tanto com os povos, a idade, o 

sexo, a posição social do indivíduo quanto os ritos funerários.” (2012, p. 195) e 

reconhece o luto como “um estado de margem para os sobreviventes” (2012, p. 196), 

um período em que “os vivos e o morto constituem uma sociedade especial, situada 

entre o mundo dos vivos, de um lado, e o mundo dos mortos, de outro, da qual os vivos 

saem mais ou menos rapidamente” (2012, p. 196) considerando a proximidade entre as 



pessoas, ou seja, tanto na esfera privada quanto pública, o luto é influenciado pelo 

parentesco. Quanto mais a sociedade considera próxima a relação entre as pessoas 

mortas e vivas, maior o respeito por aquele luto, por aquela margem. Aqui estou 

pensando no artigo “A margem como um espaço de abertura radical”, escrito pela 

autora estadunidense bell hooks (2019), em 1990, onde ela afirma que a prática 

científica que ela chama de perspectiva, ponto de vista, posição radical ou políticas de 

localização convoca “aqueles de nós que poderiam participar da formação de práticas 

culturais contra-hegemônicas a identificar os espaços nos quais damos início ao 

processo de revisão” (2019, p. 210). Em outras palavras, quando informamos o lugar de 

onde falamos e de onde parte nossa metodologia e método, damos início a uma revisão 

teórica que pode ser feminista, queer, antiracista, anti ou pós-colonialista, objetiva e 

enlutada. 

Quando Ernaux (2023) questiona se um dia sairá da dor provocada pela morte da 

mãe, ela fala a partir de uma margem, de uma perspectiva localizada. Existem muitas 

possibilidades de respostas, mas começo com uma nota de rodapé feita por Judith 

Butler, filósofa norte-americana, em A reivindicação de Antígona, onde cita a pergunta 

do também filósofo franco-argelino Jacques Derrida: “e se a condição de órfão for uma 

estrutura do inconsciente?” (2022, p. 154). Embora sedutora, não é minha ambição 

trabalhar essa perspectiva a partir das disciplinas da psicologia ou psicanálise. A mim, 

por enquanto, importa pensar nas outras disciplinas e conhecimentos que podem ser 

revisitados a partir dos saberes localizados das filhas de mães mortas, portanto, esta 

investigação parte do reconhecimento da condição de órfã uma margem a ser 

explorada. O que é necessário para matar a mãe morta? Narrativas que abordam o 

envelhecimento e a morte da própria mãe poderiam ser entendidos como um rito 

fúnebre?  

 

3.  

A mãe de Annie Ernaux morreu na casa de repouso do hospital de Pontoise numa 

segunda-feira, perto das dez da manhã (2024, p. 7). Num dia de verão de 1983, ela 

sentiu-se mal e — depois de perceberem que ela estava sem comer ou beber há alguns 

dias, desorientada e com a memória falhando — foi diagnosticada com Alzheimer. No 

ano seguinte, ela foi internada definitivamente no local onde morreria tempos depois. 



Entre os três anos que separaram a internação e a morte de sua mãe, Annie Ernaux, ao 

fim de cada visita, anotava tudo o que pensava, sentia ou percebia em cadernos e papeis 

soltos. Esses registros foram organizados como um diário e publicados num livro 

nomeado pela última frase que sua mãe escreveu: “Não saí da minha noite.” (Ernaux, 

1997, p. 10). Dez anos antes, a escritora havia revisitado sua memória — mas não suas 

anotações — para narrar a morte da mãe, em outro livro, já em forma de 

autossociobiografia: Uma mulher, publicado em 1987 na França e em 2024 no Brasil.  

É nesta obra, que começou a escrever 13 dias depois da morte da mãe, que Ernaux 

aprofunda seu trabalho sobre a dimensão social do luto e, a partir dele, consegue 

elaborar a trajetória de vida da mãe: uma mulher que nasceu no começo do século XX; 

trabalhou como operária desde os 12 anos; se esforçou para conciliar seu orgulho por 

sua vida profissional e independência financeira com a percepção pública de que 

mulheres de respeito não trabalham; casou-se e teve duas filhas sendo que primeira 

morreu ainda criança e a segunda, nascida anos depois, soube da existência e morte da 

irmã por acaso; abriu e administrou um mercadinho de bairro ao lado do marido até a 

morte dele, quando ela já estava na terceira idade; viúva, tentou morar com a filha e os 

netos por um curto período de tempo mas o distanciamento provocado pela ascensão 

social de Annie Ernaux criou uma fratura incontornável entre elas; voltou a morar 

sozinha até que precisou ser internada numa ala hospitalar, onde morreu. “Ela morreu. 

Sinto uma dor imensa.” (Ernaux, 1997, p. 75) e “não voltarei a ouvi-la” (1997, p. 76) 

foram algumas das palavras escolhidas pela autora para registrar a morte da própria 

mãe no dia em que ela aconteceu. Sobre o que veio a seguir, ela escreveu: 

 

Terça-feira 8 

Será que vou conseguir sair desta dor?  

Todos os gestos me ligam a ela. Talvez esgotar essa dor, cansá-la, narrando, descrevendo. Não 

consigo reler as notas precedentes, demasiada dor. O que é terrível é a relação entre este dois anos e 

meio de decadência, em que ela se tornou próxima de mim, e a sua morte. Era novamente uma 

criança, mas não crescerá. O meu desejo a cada visita de a alimentar, de lhe cortar as unhas, de a 

pentear. (...) Horror só de imaginar um livro sobre ela. A literatura não tem poder nenhum. (1997, pp. 

76-77) 

 



O trecho acima é, além de uma escolha de leitura, também uma justificativa de 

porque escolher Não saí da minha noite (1997) como objeto principal. Ainda que a 

Ernaux explore a dimensão social e coletiva do luto em Uma mulher (2023), é no diário 

que estão os registros imediatos da perda. Antes de pensar no que Ernaux, quero pensar 

em como ela diz. Há tempos, críticos e teóricos da literatura debatem sobre o valor da 

forma e conteúdo da escrita diarística, quase sempre focado no excesso de “Eu” que 

esse gênero carrega e sua condição fronteiriça entre a ficção e não ficção. A crítica 

literária portuguesa Adriana Bebiano afirma que a “ambiguidade na relação entre facto 

e ficção é típica de um número significativo de romances nossos contemporâneos.” 

(2003, p. 37) e que “a distinção entre o epistemológico e o ontológico não encerra o 

debate: afinal, as questões levantadas pela ficção pós-moderna continuam a ser, em 

larga medida, questões de natureza epistemológica” (2003, p. 51). Portanto, discutir o 

que existe entre ficção e não ficção é, neste caso, em especial, uma oportunidade de 

discutir o que podem e revelam os saberes localizados. Vamos começar pelo óbvio: 

escrever é trabalho na mesma medida em que o diário não é um repouso: 

 

_____________ a primeira imagem do Diário não é, para mim, o repouso na vida quotidiana, mas 

uma constelação de imagens, caminhando todas as constelações umas sobre as outras. Qualquer 

aprendiz imagético, quando sobe ao meu quarto e atravessa o meu escritório, tem o sentimento de 

que “um belo lixo de imagens se criou aqui”. Se for menos inocente dirá: “que belo luxo de imagens”. 

Eu diria: aqui está a raiz de qualquer livro (Llansol, 2009, p. 19). 

 

No trecho que abre Uma data em cada mão: O Livro de Horas, o primeiro livro da 

série baseada nos mais de 70 cadernos de manuscritos de seu espólio, a autora 

portuguesa Maria Gabriela Llansol afirma que é preciso ser uma escritora para saber a 

diferença entre um manuscrito e um lixo, que se faz necessário um olhar atento e um 

baixo índice de inocência para perceber que ali há um livro. Como um ritual particular, 

Ernaux visitava a mãe e então escrevia. Esse é, de fato, um debate interessante, mas, 

para este momento e este espaço, quero concentrar meus esforços no tempo da 

narrativa e da narradora. Trata-se de um primeiro gesto, bem como, uma forma de 

atender e entender o presente. As primeiras anotações do diário começaram quando 

mãe e filha vão morar juntas e a autora registra em “em pedaços de papel, sem data” 



(Ernaux, 2023, p. 8) o envelhecimento da mãe, sua relação e como ela se sentia diante 

desse afeto feroz: “Assustador constatar a que ponto a minha mãe sempre foi, para 

mim, a figura da morte.” (2023, p. 59). As anotações continuaram após as visitas no 

hospital. A quem devemos creditar essas frases: à autora consciente da vida secreta das 

palavras ou à filha imersa em dor escrevendo a partir do luto?  

Pensar nesta escrita diarística, em especial a de Ernaux, é jogar luz sobre o lugar em 

que os fantasmas se encontram com os saberes localizados; em que o ser e o saber se 

encontram; assim como os vivos e os mortos. A escrita a partir do luto é uma escrita que 

parte da ruína e, pode ou não, ser uma escrita de reconstrução, de restituição. É um 

trabalho que se faz no tempo presente fora do tempo, um presente a partir da 

lembrança da filha e do esquecimento da mãe, um presente lembrado, ressentido e 

revivido. Um estado de margem para quem sobreviveu, tal como descrito por Arnold 

van Gennep. Enquanto escreve, Ernaux recria um tempo e um espaço em que a mãe, 

ainda que morta, permanece viva e junto dela. Não cabe a mim dizer se ela saiu de lá ou 

não, cabe a mim dizer o óbvio: a mãe de Ernaux morreu e, a partir deste fato, ela 

escreveu dois livros. Entretanto, é no diário que encontramos a génese do trabalho da 

escritora: a dor da filha em estado bruto. Ainda que exista, e existe, o manejo da 

linguagem para transmutar o individual em coletivo, um trabalho que foi escrito “fora 

do tempo — a não ser, quiçá, o tempo de uma infância redescoberta —, fora de todo e 

qualquer pensamento, exceto: «É a minha mãe»” (Ernaux, 2023, p. 9). 

 

4.  

A literatura não pode impedir que uma mãe morra ao mesmo tempo em que permite 

que ela permaneça viva mas, para tanto, é preciso escavar a pessoa que habita a fissura 

entre o que é uma mãe e o que é uma mulher porque “entre a minha vida e a minha 

morte, só me resta ela, claramente” (Ernaux, 2023, p. 68). hooks afirma que nós “somos 

transformados, individualmente, coletivamente, à medida que criamos um espaço 

criativo radical que afirma e sustenta nossa subjetividade, que nos dá um novo lugar a 

partir do qual podemos articular nosso sentido de mundo.” (2019, p. 219). Escrever a 

partir do luto pelo envelhecimento ou morte da própria mãe é reescrever a mãe, 

escrever a mulher e trabalhar a escrita como um rito fúnebre. É o luto encarnado em 



palavras. Há uma dimensão política que não pode ser apagada. Quando Ernaux escreve 

detalhadamente sobre o envelhecimento, a morte e o luto pela mãe essa torna todas 

essas questões visíveis. Hospitais e casas de repouso são, entre tantas coisas, ambientes 

controlados, restritos. Cada uma dessas linhas derruba as paredes e tira a morte da mãe 

da invisibilidade. Ainda são muitas as perguntas derivadas do olhar que direciono para 

os textos que as escritoras escrevem a partir da morte da própria mãe. Escrever é um 

ato de insubordinação que desafia as regras sociais, as normas da escrita e os limites da 

morte. Narrativas como Não saí da minha noite (1997) desempenham o importante 

papel político de tornar visível questões da vida e morte das mulheres com tudo que se 

encontra entre elas: maternidade, afetos, trabalho de cuidado e envelhecimento, por 

exemplo. Quando o indizível é revelado, ele se torna político. 

É tempo de assumir algumas responsabilidades e fracassos. Por ser parte de um 

trabalho maior, esse texto concentra-se no exercício de imaginar possibilidades de 

mediação da leitura, de objetos e objetivos. É minha percepção, ao olhar para as 

palavras que Ernaux escolhe para falar da morte da mãe, que ela entende a escrita como 

um canal de registro, e de cura da mãe, de si e da relação delas. É a própria autora quem 

faz (outra) pergunta incontornável: “quando escrevia sobre ela depois das visitas, não 

seria para reter a vida? (Ernaux, 2023, p. 80). No trecho acima destacado, Ernaux aborda 

a motivação pelo luto, o peso de assistir o envelhecimento e a degradação da memória 

da mãe; a avaliação de para que serve a literatura, a presença da ausência, o trabalho 

de cuidado, a saudade, o silenciamento, a resistência e o silêncio. Em outro momento, 

ela escreve que a mãe “não queria limites, mas, devido à pobreza do seu meio, tinha os 

da religião, da moral puritana, suportes ou substitutos da dignidade.” (2023, p. 58), 

portanto, o que ela desejava e desejou para si foi ignorado pelo que é esperado de uma 

mulher, de uma mãe. O que faz essa escrita, assombrada pela presença da mãe e 

presença de sua ausência, senão abrir um espaço especial “entre o mundo dos vivos, de 

um lado, e o mundo dos mortos, de outro” (Gennep, 2012, p. 197)? 

O que me interessa, por ora, é olhar os caminhos e apresentar as possibilidades, ainda 

que isso pareça — e de fato seja — insuficiente. Esta é a minha escolha. Se toda 

narrativa, assim como a vida, é feita de escolhas como olhar para um texto assombrado 

por uma perda que abala o entendimento de elementos fundadores da própria 

existência como a linguagem, por exemplo? Ernaux, que admite ter procurado o amor 



da mãe em todo mundo (2023, p. 78), afirma que ao comparar o que está escrevendo 

em seu diário aos livros que já escreveu percebe a diferença e diz acreditar que “não é 

literatura o que escrevo” (2023, p. 78) mas, simplesmente, um “desejo de salvar, de 

compreender, mas acima de tudo salvar.” (2023, p. 78). Além de uma margem, o luto é 

a realidade em sua essência, a consciência absoluta do nunca mais. Ernaux nunca mais 

verá a mãe. Nunca abraçará a mãe. Nunca mais discutirá com a mãe. Nunca mais. Exceto 

no espaço que ela construiu para elas, na memória e na literatura.  

 

  



Referências bibliográficas 

Ahmed, S. (2022). Viver uma vida feminista. Ubu Editora. (Trad. de Dias, J. P. Dias, M. Ruggieri, & S. 

Miranda) 

Bebiano, A. (2003). Biografias romanceadas: a história contada como delírio [Tese de doutoramento, 

Universidade de Coimbra]. https://hdl.handle.net/10316/751 

Butler, J. (2022). A reivindicação de Antígona. Civilização Brasileira. (J. D. Pinheiro, Trad.) 

Ernaux, A. (2023). Não saí da minha noite. Porto Editora.  (T. Ganho, Trad.) 

Ernaux, A. (2024). Uma mulher. Editora Fósforo. (M. Garcia, Trad.) 

Gennep, A. v. (2012). Os ritos de passagem. Editora Vozes. (M. Ferreira, Trad.) 

Haraway, D. (2009). Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio da 

perspectiva parcial. Cadernos Pagu, (5), 7–41. 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773 

hooks, b. (2019). Anseios: Raça, Gênero e Políticas Culturais (J. P. Dias, Trad..). In A margem como um 

espaço de abertura radical (pp. 209-221). Editora Elefante. 

Llansol, M. G. (2009). Uma data em cada mão: livro de horas I (Lovaina e Jodoigne, 1972-1977) (J. Barrento 

& M. E. Santos, Eds.). Assírio & Alvim. 

Mendonça, M. C. d. (2018). O Feminismo Matricêntrico e o Ativismo Feminista no Motherhood Initiative 

for Research and Community Involvement (MIRCI), liderado por Andrea O’Reilly. III Jornadas do Legh: 

Feminismos e democracia. 

https://www.nucleomaterna.org/_files/ugd/e7c51b_9af84a7867b644caa178c8b49d4afa7e.pdf 

Reinharz, S. (1992). Feminist Methods in Social Research. Oxford University Press. 

Santos, A. C. (2021). The Motherhood Regime and LGBTQI+ Reproductive Dissidence in Contemporary 

Portugal. In F. Bethencourt (Ed.), Gendering the Portuguese-Speaking World: From the Middle Ages to 

the Present (pp. 251–265). Brill. https://doi.org/10.1163/9789004459397_013 

  

 

https://doi.org/10.1163/9789004459397_013

